<ANOS
VIEJOS

X. Andrade | Maria Belén Calvache | Liset Coba | Martha Flores | Angel Emilio Hidalgo | Carlos Tutivén Roman | Maria Pia Vera
Fotografia: Alvaro Avila Simpson | Frangois Laso | Florencia Luna | Jorge Vinueza G.



PACO MONCAYO GALLEGOS
Alcalde Metropolitano de Quito

CARLOS PALLARES SEVILLA
Director Ejecutivo del Fondo de Salvamento del Patrimonio Cultural de Quito

FONSAL, 2007
Fondo de Salvamento del Patrimonio Cultural de Quito
Venezuela 914 y Chile / Telfs.: (593-2) 2584 961 / 2584 962

=ANOS
VIEJOS

Autores
X. Andrade, Maria Belén Calvache, Liset Coba, Martha Flores,
Angel Emiio Hidelgo, Carlos Tutiven Roman, Maria Pla \Vera

Fotografia

Alvaro Avila Simpson, Francois Laso, Florencia Luna, Jorge
Vinueza G.

Coordinacion Editorial

Alfonso Ortiz Crespo

Editora
Marfa Pia \era

Diseiio y diagramacion: TRAMA

Direccion de Arte:
Romulo Moya Peralta, Arg. / TRAMA

Arte:
Veronica Maldonado Davila / TRAMA

Gerente de Produccion:
Ing. Juan C. Moya Peralta / TRAMA

Preprensa: TRAMA

Impresion: Imprenta Mariscal
ISBN: 978-9978-92-523-2
Hecho en Ecuador, Octubre 2007

o TRAMA

Juan de Dios Martinez
N34-367 y Portugal
Quito - Ecuador

Telf.: (593 2) 2246315
Fax: (593 2) 2246317

www.libroecuador.com
www.trama.ec
editor@trama.ec
info@trama.ec

Prohibida la reproduccion total o parcial del contenido de este libro sin la expresa aprobacion de los autores.



FONSAL |QUITO

Fondo de Salvamento

<ANOS
VIEJOS

X. Andrade | Maria Belén Calvache | Liset Coba | Martha Flores | Angel Emilio Hidalgo | Carlos Tutivén Roman | Maria Pia Vera
Fotografia: Alvaro Avila Simpson | Frangois Laso | Florencia Luna | Jorge Vinueza G.






Primera parte

Contenido |

Repensar el orden del mundo. Estudio introductorio 7
Marfa Pia Vera

Afios viejos. Origen, transicién y permanencia de una fiesta popular ecuatoriana 31
Angel Emilio Hidalgo

La fiesta de Inocentes y Aiio Viejo. Una sintesis de costumbres desvanecidas 51
Martha Flores

Inocentadas, diablos, monigotes... Momentos de una transicién 77
Maria Belén Calvache

Politica y vandalismo institucionalizado en la practica de los afios viejos 97
X. Andrade

Fin de Afio: noche de viudas alegres 117
Liset Coba

Visualidad, estética y poder en los afios viejos contemporaneos de Quito y Guayaquil 143
Carlos Tutivén Roman

Segunda Parte

El fuego de antes y el de hoy: Teniente Telmo Méndez — Guapulo 178
Florencia Luna

Quemando el tiempo — Sur 216
Alvaro Avila Simpson

La Junin, calle de pulso lento — Centro 256
Jorge Vinueza G.

Creando el dltimo dia del aiio — Norte 306
Francois Laso

Viudas y viejos 342

Jorge Vinueza G.

Los Afos Vigjos

1: Cobertizo iluminado, forrado
con ramas de eucalipto y en-
cendido por la musica de un
D.J.; dlli reposan en espera de
Su inmolacion varios anos vie-
jos. Quito, 2006. Foto: Floren-
cla Luna.






Repensar el orden del mundo
Estudio introductorio

Maria Pia Vera*

Pensar el pasado contra el presente, resistir el presente,

no para un retomo, sino ‘en favor, eso espero, de un futuro’ (Nietzsche). ..

El pensamiento piensa su propia historia (pasado), pero para liberarse

de lo que piensa (presente), y poder finalmente pensar ‘de otra forma’ (futuro).
Deleuze.

Para comprender la nocion de patrimonio cultural y el lugar que la celebracion del
Afio Vigjo y su investigacion ocupan en el legado cultural de Quito, pero también del pais, hemos de comen-
zar por discutir la distincion tangible / intangible o material / inmaterial con la que se cualifica al patrimonio.
Esta discusion tiene el propdsito no solo de sefialar los cambios sufridos por este concepto, sino la dicoto-
mia u oposicion que producen estas adjetivaciones, asi como las delimitaciones, las omisiones, 1os puntos
de vista que se privilegian con esta separacion. Este primer recorrido nos llevara a una segunda discusion,
la que nos permitira observar las relaciones de diferencia y continuidad que se establecen entre el enfoque
actual del patrimonio cultural y el del folclor, ambos preocupados por la conservacion de la cultura. Relaciones
entre estas dos perspectivas que operan, para el caso que ocupa a los andlisis contenidos en este libro,
sobre un elemento en particular: la fiesta popular. Razdon por la cual nos referiremos, en un tercer momento,
a la nocidn de cultura popular y algunas de las visiones que respecto a lo popular se han generado. Estos

* Antropdloga, candidata a Master en Antropologia por la Facultad Latinoamericana de Ciancias Sociales, FLACSO-Ecuador, profesora de la Pontificia
Universidad Catdlica del Ecuador y editora para el Fondo de Salvamento del Patrimonio Cultural de Quito.

Los Anos Vigjos

2: Don Angel Baca pintando
una careta, artesano con mas
de cinco décadas en esta
labor. Quito 2006. Foto: Jorge
Vinueza G.



afanes me permitiran, por un lado, ir apuntado varios de los temas y andlisis tratados por los autores de estos
articulos respecto a la celebracion del Aho Viejo, asi como sus intereses y enfoques propios; por otro, me
serviran para discutir ciertas acciones del patrimonio sobre la cultura popular, tema que corre transversal a
este estudio introductorio.

Cabe mencionar que esta reunion de textos sobre la celebracion del Ano Viejo obedece a un interés del
Fondo de Salvamento del Patrimonio Cultural de Quito, FONSAL, por aproximarse a aquellas expresiones de
la herencia cultural, activadas y re-elaboradas continuamente por la imaginacion de guienes participan de
esta fiesta. Esto con el propdsito de enfatizar su aspecto de “patrimonio vivo”, es decir, de legado que —como
podria ser cualquier otro legado— antes que usarse como recuerdo de tiempos idos, parapeto de glorias
pasadas o carga que marca nuestros destinos, es una herencia que se actla, que se piensa, gque Nos trans-
forma. Un patrimonio que no es tanto pasado como futuro para nosotros mismos y para otras generaciones,
si ellas piensan el presente que nosotros construimos. Dentro de esta linea se busca que en conjunto las
investigaciones compiladas aqui brinden una dptica histérica, tanto del contexto como del desarrollo de esta
practica festiva; permitan entender como esta muestra draméatica o teatral encaja en el pensamiento quienes
lo viven en las calles, los nuevos significados que se desprenden de las representaciones actuales y los ele-
mentos que influyen en su innovacion y cambio. Pasemos entonces a analizar el concepto de patrimonio cul-
tural para entonces considerar el ritual del Ano Viejo en relacion con este.

El patrimonio cultural entre lo tangible y lo intangible

En los primeros documentos interacionales la necesidad de proteger monumentos!: obras arquitectonicas
y escultdricas, sitios y restos arqueoldgicos; obras de arte y manuscritos?; y en extenso, bienes culturales de
valor comercial y propiedad, de interés historico v artistico® anclo el significado del patrimonio cultural. Asi, al
aparecer este término en 1969, con un explicito sentido de herencia para las generaciones venideras, en €l
texto de la Convencion europea para la proteccion del patrimonio arqueologico (Pizano 2004:17), el patrimo-
nio cultural fue identificado con este; y en general, con toda cosa u objeto material, mueble o inmueble, de
valor histérico (a veces simplemente antiguo), artistico y/o monumental relacionado con el pasado insigne de
una nacion.

De manera que las primeras aproximaciones a la nocion de patrimonio traian consigo una reduccion de 1o
cultural al objeto que, por lo demas, No era nueva. Ya el coleccionismo iniciado por el folclor a mediados del
siglo XIX habia marcado esta ruta, ademas de la logica de conservacion y recuperacion misma. Lo nuevo era
tal vez el acento monumental, el interés netamente arqueoldgico y la exaltacion del arte elevado, que no enca-
jaban del todo con los esfuerzos del folclor por valorar o local, las costumbres exdticas, los sentimientos v
las maneras del pueblo. Mas adelante una ampliacion del inventario de los bienes culturales restablecio al fol-
clor parte de sus objetos, manteniéndose por entero, en cambio, la literal cosificacion de la cultura?,

Mas adelante, frente a la emergencia paulatina de nuevos Estados e identidades nacionales, asi como al
resurgimiento de identidades étnicas, impulsadas por el retiro de las administraciones coloniales tras la
Segunda Guerra Mundial y la inclusion de la identidad en las agendas del desarrallo, la definicion hasta enton-
ces utilizada para patrimonio cultural quedo evidentemente corta. Empieza de ese modo una ampliacion del



término que resulta en el establecimiento de una subcategoria del patrimonio cultural: lo inmaterial, como se
expresa en la Proclamacion de las obras maestras del patrimonio oral e inmaterial, UNESCO 2001, Esta
nueva designacion, que intenta asir las formas de comunicacion y expresion tanto como las técnicas artesa-
nales de la sociedades tradicionales gue no se decantan del todo en un objeto tangible, fue propiciada por
la Recomendacion sobre la salvaguardia de la cultura tradicional y popular hecha por la UNESCO en 1989
(recomendacion que en principio fue denominada “salvaguardia del folklore” como consta en el mismo docu-
mento). Posteriormente, en el 2003, la Convencion para la salvaguardia del patrimonio cultural inmaterial, defi-
ni¢ a este como:

[...Jlos usos, representaciones, expresiones, conocimientos y técnicas —junto con los instrumen-
tos, objetos, artefactos y espacios culturales que les son inherentes— que las comunidades, los
grupos y en algunos casos los individuos reconozcan como parte integrante de su patrimonio cul-
tural. Este patrimonio cultural que se transmite de generacion en generacion, es recreado cons-
tantemente por las comunidades vy los grupos en funcion de su entomo, su interaccion con la
naturaleza y su historia, infundiéndoles un sentimiento de identidad y continuidad y contribuyendo
asf a promover el respeto de la diversidad cultural y creatividad humana. [Patrimonio que se mani-
fiesta en particular en las]: tradiciones y expresiones orales, incluido el idioma como vehiculo del
patrimonio cultural inmaterial; las artes del espectaculo; los usos, rituales y actos festivos; cono-
cimientos relacionados con la naturaleza y el universo; técnicas artesanales tradicionales.

Pese a esta prolija definicion, la designacion misma de patrimonio cultural inmaterial funda una dicotomia per-
durable, aungue se reconozca en el citado documento la interdependencia entre este tipo de patrimonio cul-
tural y el de tipo material. Tal es asl, que en algunos andlisis® se entiende la cultura como 1o subjetivo y se
establecen homologias y relaciones binarias entre: el objeto creado y el sujeto que lo realiza, el patrimonio y
la cultura, lo material y lo inmaterial, lo tangible y lo intangible, con lo cual se pasa de una cosificacion de 1o
cultural, al extremo opuesto, su subjetivizacion. Bajo esa perspectiva lo intangible, es decir, “la cultura”, ten-
dria como “principal depositario la mente humana, reservandose el cuerpo como contenedor o ejecutor”
(Pere 2006:5). Habra que recordar aqui que la cultura no existe sino en vy por la practica. Antes que estar
albergada o circunscrita a un lugar, sea la mente o un objeto, la cultura se actualiza en sus realizaciones obje-
tivas, es decir, en los modos de hacer y representar que construyen la realidad. De manera que por esta via
de diferenciacion (tangible / intagible) no se logra la restitucion del concepto de cultura sino formas divergen-
tes entre las cuales se divide.

Aungue la definicion citada de patrimonio cultural inmaterial® no pueda sustraerse a esta disociacion de ori-
gen; en cambio su énfasis en la diversidad e innovacion culturales y en el derecho de las comunidades a
designar su patrimonio, intenta corregir, al menos en la legislacion, los efectos de una vision folclérica de la
cultura impresa ya en el sentido comun. Vision que si bien al trasladarse a lo cultural inmaterial pone énfasis
en las “expresiones” antes que en los “objetos” culturales, no puede dejar de remitir constantemente a ellos.
Asl por ejemplo, al interesarse en las danzas termina describiendo los atuendos, los movimientos, los parti-
cipantes, las actividades anexas, os recorridos, pero no llega a preocuparse por el sentido de estos ni €l de
la danza misma. Vision del folclor gue ademas, provoca un recorte al equipar lo “cultural inmaterial” con las

Los Afos Vigjos



10



tradiciones o manifestaciones tipicas de los grupos étnicos o populares. Cuando la tradicion es pensada
como lo auténtico e inmutable de un grupo, supervivencia nostalgica de un pasado intocado por la moder-
nidad, en la que se conserva la esencia de una relacion armonica con la naturaleza y es por tanto, el lugar
de una memoria colectiva fiel a su pasado y signo de una identidad fija de base territorial (Canclini 1990; Rowe
y Schelling 1991).

Todos efectos de achicamiento y cosificacion que por lo demas no son Nuevos, ya que como muestra Pizano
para los paises de la region andina, desde la década del setenta, el patrimonio cultural se asimila “a las mani-
festaciones folcléricas que son parte de la cultura tradicional, las danzas nacionales, la literatura tradicional
andnima, las artes populares, y también a los materiales y recursos etnogréficos, etnoldgicos, folcléricos, arte-
sanias, textles” (2004:16) a mas de los sitios arqueoldgicos y monumentos.

La perspectiva del folclor y el énfasis de estos estudios

Si he hecho este recorrido inicial es porgue los articulos compilados en este libro, se refieren a uno de los
rasgos mas acariciados por el folclor y que ingresa con facilidad en la I6gica del patrimonio: la fiesta popular.
De manera especifica, se exploran aqui, desde la perspectiva de la historia, la antropologia y la sociologia,
distintos aspectos de la celebracion del Afio Viejo. Estos enfoques comparten menos un interés por los moni-
gotes, las caretas, los disfraces vy la parafemalia de la fiesta en si, que por los contextos de su produccion y
consumo. Interesa entender los elementos de la fiesta dentro del entramado de relaciones sociales que les
dan sentido y no como expresiones aisladas, propias de los grupos populares. Se trata entonces de evitar
el desconocimiento del caracter de la fiesta y sus significados, gque son los que guian la elaboracion de las
caretas, los disfraces, los afios viejos vy sus usos como medios de expresion; significados que los folcloris-
tas deja atras al llevarse consigo Unicamente los objetos.

Conviene saber de antemano —aunque solo sea para no pecar de desinformados o peor, de Unicos— que €l
Afio Viejo es una celebracion presente en otros paises de Sudamérica. Sin embargo, como es de esperar,
en cada lugar los elementos que componen la fiesta, asi como los énfasis vy las formas que adoptan respon-
den a contextos histdricos propios en los que se han formado las distintas culturas populares. Aqui los arti-
culos de Martha Flores, Belén Calvache y Emilio Hidalgo resultan esclarecedores. Los dos primeros se cen-
tran en las relaciones tanto de continuidad como de diferencia entre la fiesta de Inocentes y los Afos Viejos.
El estudio histérico de Flores denominado La fiesta del Afio Vigjo. Una sintesis de costumbres desvanecidas,
esta basado en documentos de archivo e historia oral. Alli la autora observa la antigliedad de la fiesta de los
Santos Inocentes y establece una relacion de participacion y luego, de sintesis entre esta fiesta y la del Aho
Vigjo; se pregunta ademas sobre las circunstancias que motivaron la desaparicion de la primera. En su arti-
culo, Inocentadas, diablos, monigotes... Momentos de una transicion, Calvache muestra precisamente los
distintos momentos de esa desaparicion y la transicion hacia la sola celebracion del Afio Viejo, en una inves-
tigacion que se extiende desde 1930 a 1980. Por su parte, Hidalgo en su estudio, Arios vigjos. Origen, tran-
sicion y permanencia de una fiesta popular ecuatoriana, indaga sobre el origen de los afios viejos, observa
el modo en gue estos son identificados como una tradicion popular y sugiere que las relaciones entre
Guayaquil y Quito, en o que atana a esta costumbre, se producen desde inicios del XX, cuando esta Ultima

Los Afos Vigjos

3, 4 y 5: Casa-taller en la que
trabaja Angel Baca dedicado a
la elaboracion de méscarones y
caretas. Quito, 2006. Fotos:
Jorge Vinueza G.

I



12

ciudad adopta la elaboracion v guema de monigotes. En este punto los datos proporcionados por Hidalgo
y, de oftra parte, por Flores dejan abierta la discusion.

Es importante, por esto mismo, reconocer 10s cruces y las migraciones, la mezcla de distintas tradiciones,
asf como, la composicion social y cultural de los grupos populares v los distintos contextos urbanos —los de
Quito y Guayaquil para el caso de esta compilacion— que han modelado sus expresiones. En esta linea se
inscribe la investigacion Visualidad, estética y poder en los arios vigjos contemporaneos de Quito y Guayaquil
de Carlos Tutivén, quien identifica dos momentos en la elaboracion y consumo de anos viejos, modemnos y
posmodernos, como los llama el autor. Su texto camina tanto las calles de Guayaquil en las que se venden
anos viejos artesanales como aquellas que sirvieron de escenario al concurso organizado por diario El
Universo, para luego, recorrer la avenida Amazonas, en Quito, lugar en el que por 25 arios se ha llevado a
cabo también un concurso. Su lectura al igual que la de X. Andrade se interesa por las dimensiones polti-
cas y estéticas de este ritual, el cual ha venido adquiriendo en las Ultimas décadas un caracter de especta-
culo publico, en el marco de ciudades cuyo espacio es cada vez mas privatizado. Asl, Andrade en su estu-
dio titulado Polftica y vandalismo institucionalizado en la practica de los arios vigjos se centra en los efectos
de la caricatura sobre la imagen de la politica publica y observa este ritual como el Unico acto vandalico per-
mitido por nuestra sociedad. Tales elementos, a los que Liset Coba suma la ambigliedad en la que cae del
mundo cuando sus ordenes sexuales se desdibujan, descubren las propiedades mas potentes de esta fies-
ta popular. Sin embargo, al hablar de culturas populares es fundamental mostrar en quiénes se encama dicha
cultura, quiénes son los andnNimos y desconocidos sujetos populares, como lo hace esta misma autora en
su articulo Fin de Afo: noche de viudas alegres, donde recoge las historias de un migrante costefio y un dra-
maturgo de barrio.

Todo esto con el propdsito de no idealizar u homogeneizar ni a los sujetos ni a los grupos y menos adn sepa-
rarlos de la influencia de las estructuras sociales mayores. Porque a diferencia de las comunidades encerra-
das en lo local que imaginaban los folcloristas, las culturas populares son parte de sociedades nacionales.
Estan afectadas por la expansion del capitalismo, los procesos de distincion social y modermizacion lo que
marca sus expresiones sociales y culturales. Para Flores estos procesos explican, por ejemplo, la conden-
sacion que sufrio la fiesta de Inocentes en un Unico dia de celebracion. Del mismo modo que sefialan el
momento en que la verbena de la plaza es apropiada —ya no compartida— por las elites, quienes la convier-
ten en espectaculo vy baile de saldn e inventan para si actividades propias que las distingan, es el caso de
los aguinaldos, como indica Calvache. En la modemizacion y ampliacion de mercados tanto simbdlicos como
econdmicos las industrias culturales a nivel nacional y, mas todavia, las de alcance regional y global han juga-
do un papel primordial. Su marca aparece como explica Andrade en la politica intemacional retratada en los
temas de los anos vigjos y 1os motivos de las caretas vy disfraces, sobredeterminados estos, al igual que los
monigotes semi-artesanales que estudia Tutivén, por los personajes de las peliculas hollywoodenses, 1os
héroes y villanos de historietas y del manga’.

Todos estos elementos de cambio y transformacion, observados tempranamente por los estudiosos del fol-
clors, han marcado la avidez por las descripciones detalladas, los registros, las colecciones como mecanis-
mos de conservacion y apropiacion de las expresiones tradicionales, en una carrera contra su eminente des-
aparicion. Sin embargo, los estudios sobre culturas populares en Ameérica Latina muestran que los modos



de produccion tradicionales antes que desaparecer se transforman (Canclini 1990:200). Si bien existe una
incorporacion de nuevas iconografias y nuevas técnicas de produccion artesanal —estas Ultimas impulsadas
desde sus inicios por los concursos de anos viejos—, existen también continuidades relacionadas con las for-
mas de aprendizaje tradicional, con los simbolos de 1o popular, pero mas gue eso con el sentido camavales-
co de la fiesta.

De ahi, que en articulos como el de Andrade y Tutivén se pregunte respecto a las relaciones concretas que
se producen entre las industrias culturales y las culturas populares. Esto con el objeto de no asumir de entra-
da la idea de gue el destino de estas culturas es el de ser absorbidas por la cultura de masas, mas sin dejar
de mostrar el poderoso influjo de los medios. Asi por ejemplo, cuando el primero sefala las restricciones que
los medios de comunicacion masiva han impuesto a la potencialidad disruptiva de la caricatura, base de la
representacion de los anos viejos, diluyéndola en un humor ligero, poco grotesco, nada obsceno. Por otra
parte, aungue sin poder eludir estos y otros vicios, 1os medios han propiciado el reconocimiento de estas y
otras formas de expresion social, tanto como el de sus artifices y han desafiado el ingenio artesanal -mas en
la técnica que en los contenidos—, asi lo dejan ver Hidalgo y Tutivén.

Si bien por 1o expuesto mas arriba, los estudios presentados agul No suponen gue las culturas populares
poseen una solidez ontoldgica como hace el folclor, en ellos tampoco se vacia a lo popular de sentido como
pasa bajo la interpretacion de la cultura de masas (Rowe y Schelling 1991:20). De manera que, aungue los
autores observen que las culturas populares No son iNmunes y menos adn opuestas al mercado capitalista
de la cultura —de ahf los disfraces halloweenescos, las personificaciones televisivas y los afos viejos hollywo-
odenses—, esto no impide a Coba, por ejemplo, observar el modo especifico en que las viudas transgreden
el orden de los géneros. Tampoco impide a Tutivén dar cuenta de nuevas sociabilidades al referirse a los
esfuerzos colectivos en la construccion de anos viejos gigantes o a Flores recordar que las fiestas en las
plazas publicas era fiestas en comun, donde las jerarquias desaparecian tras las méascaras. En fin, estos
trabajos muestran que no existe simplemente una normalizacion absoluta (como reproduccion homogénea
0 como produccion corregida) de las expresiones culturales tradicionales ni tampoco una llana transforma-
cion de los concurrentes festivos en espectadores pasivos.

Pero asimismo, las inversiones del orden social producidas por el ritual del Aho Viejo no cancelan las estruc-
turas establecidas (Da Matta 2002). En este punto el texto de Coba es bastante claro, pues no es lo mismo
alcanzar un umbral que permanecer en él. La ambigliedad de las viudas, de esos hombres-afeminados, de
barbay boca carmesi, de piemas velludas y faldas cortas, de vocecita y carcajada estridente, de tacos y car-
tera, de manos gruesas, de tetas y nalgas rellenas es cosa de una noche. Sexualidad burlesca, subversion
parddica; 1o otro, travestismo absoluto, inversion total. Una rebeldia que se lleva en el cuerpo dia a dia y que
no tiene la proteccion de la permisividad de la Ultima noche del tiempo, antes de su restauracion. Alli ya no
solamente hay parodia sino lucha constante, su lugar es el de la linea de fuego donde se pone el cuerpo
para que no se cierre el umbral. Con todo, hay que decir que las inversiones festivas, estas burlescas tea-
tralidades de los anos viejos v las viudas abren espacios, generan intersticios y posibilidades de pensar otros
ordenes, otras formas de relacion, otras identidades del yo.

Los Afos Vigjos

13



14

Aios viejos y cultura popular

Inscrita en la érbita de lo sagrado, la Fiesta es ante

todo el advenimiento de lo insolito. La rigen reglas especiales,
privativas que la aislan y hacen un dia de

excepcion. Y con ellas se introduce una logica, una

moral, y hasta una economia que frecuentemente contradicen
las de todos los dias.

Octavio Paz

Ahora bien, las divergencias senaladas arriba que, como se ha visto, no se resuelven en una simple oposi-
cion, tienen su base en la diferenciacion implicita gue conlleva el término popular respecto a la cultura ilustra-
da de las clases dominantes vy a la cultura de masas. La cultura popular se define entonces como las formas
culturales de las clases subalternas; aunque, antes que con o subalterno, la asociacion primaria de lo popu-
lar haya sido, y a veces siga siendo, con el “pueblo”. Relacion para algunos bastante probleméatica pues las
virtudes polticas y mistificadoras de estas palabras (popular y pueblo), permiten extender o manipular incons-
cientemente sus sentidos para ajustarlas a los intereses, los prejuicios o los fantasmas sociales de cada cual
(Bourdieu 1983, en Giménez 2004). Lo que impide, por otro lado, el examen mismo de 1o popular por el
hecho de que:

[Tlodo andlisis crftico de una nocion que se relaciona de cerca o de lejos con el ‘pueblo’ se expo-
ne a ser identificado de inmediato como una agresion contra la realidad designada y, por lo tanto,
es inmediatamente fustigado por todos aguellos que se sienten en el deber de tomar partido por
la causa del ‘pueblo’, asegurandose de este modo los beneficios que también pueden propor-
cionar, sobre todo en las coyunturas favorables, la defensa de las causas justas (Ibidem).

Con todo, vale referirse brevemente a esta nocion con el fin de establecer mas adelante alguna diferencia
con lo subalterno. Digamos entonces que la nocion de pueblo —impulsada por una vision romantico burgue-
sa%- surge en el discurso modemo ligada a la consolidacion de los estados nacionales europeos (Habermas
2000), misma gue se traslada a América Latina tras las luchas independentistas del XIX 'y la consecuente for-
macion de las nuevas republicas. La relacion entre pueblo y nacion es posible gracias a una idea esencialis-
ta de identidad que las atraviesa. Es decir, una identidad entendida como el propio, tradicional o autentico
modo de vida de una comunidad circunscrita a un territorio dado. De alli, que se tome al pueblo por la comu-
nidad nacional. Se integra de este modo, un complejo mecanismo de unidad que convierte al “yo” en “nos-
otros” y permite englobar a todos los grupos sociales encerrados en los limites de la nacion en uno solo, al
tiempo que se anulan sus diferencias y desigualdades. Como parte fundamental de este mecanismo, el pue-
blo sirve por un lado, para legitimar los nuevos gobiemos democraticos (aungue no participe de hecho en la
gestion gubemamental de sus estados); vy por otro, para afirmar, por oposicion, una alta cultura ligada a los
sectores dominantes de la sociedad. Sectores que, cuando abrazan el marco del romanticismo, intentaran
rescatar la cultura del pueblo, de la manera que como vimos hace el folclor.

Lo fundamental agui es gue el patrimonio permite representar esa identidad (nacional o referida a cualquier
otra entidad territorial, sea la region, la ciudad, el barrio) cuando alude a la cultura popular (o bien, a otro tipo



de herencia histérico y cultural, incluso natural) para destacar sus elementos tradicionales vy a través ello cons-
truir un sentido de continuidad temporal, social y cultural, Para el caso que nos ocupa, Hidalgo muestra como
pOCOo a poco, desde principios del siglo XX, se va forjando a través de los medios masivos de comunicacion,
especfificamente la prensa, una ubicacion cultural, social e incluso geogréfica para los anos vigjos: los barrios
populares, esto es, el espacio urbano del “bajo pueblo”. Rescata ademas su doble funcion en el imaginario
social, pues se trata de una préactica de los otros, del vulgo, que retiene todo aquello que los sectores ilus-
trados rechazan (por grosero, peligroso y dafiino) pero que, recogido como origen o tradicion, se convierte
en simbolo de identidad nacional, es decir, de un “nosotros”. Es entonces cuando observar la celebracion
del Afo Viejo como “rezago de vigjas costumbres [que brinda] al pueblo un rato solaz” o nombrarla “tradicio-
nal e inveterada costumbre” como se hace en algunos articulos de la prensa de esa época, es apelar al estra-
to mas arcaico, profundo, subterraneo e invencible de “nuestra” historia cultural. Aqui, como sefialan Rowe y
Scheling “un discurso mitico interpreta al presente como controlado por un pasado inmutable (expresado en
presente)’ (1991:195).

Dejemos para mas adelante la discusion sobre los usos de este mecanismo de identidad colectiva, para vol-
ver de una buena vez sobre la definicion de cultura popular. Podriamos describirla como “una conjuncion de
flujos temporales de duracion desfasada; una mezcla de elementos provenientes de estratificaciones socio-
culturales actuales o desaparecidas” (Giménez 2004:184). De esta manera se evita ver a la cultura popular
como un todo organizado y coherente en si mismo y mas bien, se deja al descubierto situaciones dinami-
cas, inestables, intermedias, procesos de cambio, influencias, hibridaciones y simulaciones. Sin embargo, en
esta descripcion no aparece con claridad el hecho de que la cultura es inseparable de las relaciones de
poder, que Gramsci con su concepto de hegemonia pone de relieve. Por 1o cual, serfa tal vez mejor pensar
la cultura popular como “una serie de espacios en que se forman sujetos populares, [sujetos subaltermos)
como entes diferentes a los miembros de los grupos dominantes” (Rowe y Scheling 1991:24).

Con esta definicion se intenta poner énfasis en la multiplicidad'® como contrapunto a la homogeneidad que
se desprende de la nocion de pueblo y marcar las relaciones de poder que producen unos otros dependien-
tes y dominados. Subraya por tanto, las distintas posiciones de subordinacion de grupos con subjetividades
0 concepciones distintas del mundo y del yo a la hegemonica. De manera gue la subordinacion no esta sig-
nada simplemente por la clase social sino por la capacidad, o mejor, por la manera de tomar parte en la cons-
truccion simbdlica de la realidad y en lo que en ella se da por cierto. En este contexto, la hegemonia tiene
que ver con las negociaciones v las luchas que se verifican a nivel de la cultura; por medio de las cuales se
asegura, si bien no de manera total e inmutable, el orden del mundo social y la direccion que ha de seguir la
sociedad en su conjunto.

No se trata, por tanto, de trazar una division entre dominantes y dominados y hacer de lo hegemonico el polo
opuesto de lo subaltemo, creando la ficcion de dos blogues homogéneos y coherentes enfrentados de
manera constante. Méas bien constituidas por “sedimentaciones de formas v fuerzas contradictorias” las cul-
turas populares, es dectr, las practicas culturales de los grupos subalternos —al igual que las practicas de
cualquier otro sujeto individual o colectivo— no estan alineadas de manera absoluta ni a favor del poder ni en
contra de él; de alli su “polivalencia tactica” (Foucault 1996:123-124). Puesto que las mismas practicas pue-
den actuar por medio de estrategias diferente y recibir sentidos vy valores opuestos en espacios diferentes al

Los Afos Vigjos

Paginas siguientes:

6 - 11: Secuencia que muestra
a una asociacion de vendedo-
ras de adormos naviderios,
caretas, afos viejos y polvori-
nes en la confeccion de su pro-
pio afio viejo. Quito, 2006. Fo-
tos: Jorge Vinueza G.

15



16



Los Afos Vigjos

17



18

de la cultura popular o en sectores distintos de esta misma cultura. En general, toda préctica es un elemen-
to tactico “puede haberlos diferentes e incluso contradictorios en el interior de la misma estrategia, puede por
el contrario circular sin cambiar de forma entre estrategias opuestas” (Ibidem).

De estos elementos culturales, producidos a través de relaciones transversales v flexibles antes que vertica-
les, podriamos extraer de las paginas de esta compilacion a los concursos de afos viejos que se han reali-
zado desde principios de 1960 en Quito y Guayaquil y que continlian realizandose en varias ciudades del
pais. En sus primeros anos y hasta finales de la década del ochenta los concursos se transforman en dis-
positivos que intensifican, amplian y difunden los efectos de una esfera publica alternativa. Centran la aten-
cion en las expresiones de un contra-publico gue ha venido ocupando una vez por afo las calles para lan-
zar su jocosa y burlona version de la realidad, la autoridad y el poder (ver Calvache para el caso de Quito e
Hidalgo y Tutivéen para el de Guayaqguil). Sin embargo, son estos mismos dispositivos los que han contribui-
do a acentuar la espectacularizacion de los afos viejos que Andrade resumen en: “representacion mediéti-
ca, a-textualidad y tamano monumental”. Son la centralidad y la concentracion que una vez permitieron ampli-
ficar la voz de la cultura popular, las mismas que han coadyuvado a la disminucion de la actividad de los
barrios y a sacar de la fiesta a la indisciplinada viuda para proteger el orden, la seguridad vy la fluidez de
los asistentes.

Otros andlisis que exponen las “variaciones continuas” de las practicas culturales se leen en Coba y Tutivén.
La primera cuando, antes que el sdlido negro del duelo, expone el multicolor vaiven de las viudas.
Representaciones teatrales que citan la norma impuesta al sexo asignado desde el lugar de enunciacion
indebido, prohibido en realidad (Butler 2002), lo que suscita una ambigledad “‘ingenua” y “grosera”. Seres
liminales, de contradicciones y dramatismo exagerado, que pone al descubierto —la mayoria de las veces sin
intencion- los esterectipos femeninos, al tiempo que los marcan vy refuerzan. En cada gesto la reiteracion
reproduce las relaciones de poder que definen el sistema sexo-género pero en cada gesto también las sub-
vierten: condena y mérito de cualquier travestismo. El segundo, describe el preciosismo estético de las for-
mas y acabados, que una industria a baja escala imprime en los “monigotes-mercancia”. Afos vigjos con-
vertidos, como dice el mismo autor, en “perfectos autistas politicos” no se burlan, no reclaman, no ironizan.
Munhecos posmodernos gue responden al gusto infantil estimulado por la visualidad excesiva de las indus-
trias culturales globales. Visualidades que se reproducen en una escena urbana publicitaria y publicitada
antes que publica, complaciente, fotogénica, regenerada y a-crtica. ;,Se han despolitizado los anos viejos?
se pregunta Tutiven. Su respuesta expone las distintas capas de la mirada estética, de la recepcion y
usos de los mensajes, donde los artesanos dotan de sentidos politicos a su trabajo desde una subjetividad
propia.

A diferencia de quienes sostienen que las culturas populares son amalgamas de elementos residuales, des-
gastados v distorsionados provenientes de las culturas legitimas anteriores, “fragmentos dispersos de una
cultura ilustrada mas o menos antigua seleccionados vy reinterpretados [...] en funcidn del habitus de clase”
como sostiene Bourdieu (1971, en Giménez 2004:185), estos trabajos otorgan a las culturas populares cier-
tos contenidos propios. Sin desconocer las hibridaciones, los intercambios, las apropiaciones, las adapta-
ciones, las continuidades culturales tanto como las reinvenciones ven en las culturas populares mas que el
negativo desvaido de la cultura hegemaonica. Antes que por su falta 0 empobrecimiento, se la define —-mas



cerca de autores como Bajtin— por su vitalidad, su novedad vy la oportunidad que brinda para desnudar y
carcomer la oficialidad cultural.

Para Bajtin, en el centro de la esta cultura de risa suelta que afirma “la alegria colectiva de la multitud popu-
lar” esta el “alegre cinismo” asociado a la “plaza publica, las ferias, los sitios donde se desarrolla el camaval”
(1994:132). Conjuncion de mito v rito, el camaval es “el drama coémico que abarca a la vez la muerte del viejo
mundo vy el nacimiento del nuevo” (Ibidem: 135). Vision del mundo elaborada a 1o largo de los siglos por la
cultura popular europea que, a finales de la Edad Media y comienzos del Renacimiento, participa de una serie
de imagenes ligadas a lo inferior material, al cuerpo, a su genitalidad, a sus excrecencias. Actitudes corpo-
rales y expresiones verbales que solamente a nuestro juicio modemo aparecen atadas al polo negativo de 1o
que en realidad es una estructura unitaria en relacion con el ciclo vida-muerte-nacimiento, con el sentido cos-
mico del tiempo a la vez destructor y regenerador. Por tanto, fijas en su negatividad no son mas que degra-
dantes, grotescas, obscenas y humillantes, cuando han perdido o van perdiendo ante nuestros 0jos su ambi-
valencia, es decir, su vinculo con la fecundidad, la renovacion, la abundancia vy el bienestar.

Si ha calificado Bajtin a este conjunto de imagenes de “alegre cinismo” es porque ademas de dicha ambiva-
lencia brotan de ellas las risas. El nacimiento y la muerte son presentados en su caracter comico. De ahi que
el Afo Viejo sea un alegre funeral; si no, basta ver el contento de sus viudas. El humor popular esta despro-
visto de toda inocencia, en el se presenta de “forma rebajante todo lo sublime”, tal vez por ello mismo con-
serva, como sostiene Bajtin, “significados de extraordinaria profundidad” (Ilbidem: 137). La caricatura como
expresion gque da forma a todos los elementos comicos de la fiesta, es analizada aqul por Andrade. Animada
por lo excesivo y en virtud de la exageracion y la de deformacion de los rasgos fisicos, la caricatura implica,
como indica este autor, un sacrilegio de la imagen; en especial de la imagen publica, que cuidadosamente
construida, esta engarzada en un halo de reverencia y autoridad.

No hay que decirlo, las primeras presas de la caricaturizacion popular han sido 10s personajes gue encaman
las abrumadoras fuerzas que se imponen a la vida de las mujeres y los hombres de los grupos subalternos,
tanto los macro poderes del Estado v la Iglesia como los micro poderes de la servidumbre doméstica: mamas
chuchumecas con latigo en mano (tal vez una matrona cuyo azote no cayd mas sobre indios sino sobre nifios
descuidados, ver ilustracion 3 en Flores); siempre mandatarios y ministros, politicos, pero también policias y
militares y, antes mas que ahora, curas y sacristanes, como se sefala en varios de los textos. Hay que notar
con todo, que el espacio de los micro poderes, donde 10s anos viejos representan personajes y situaciones
altamente locales sede espacio rapidamente a lo gue los medios masivos construyen como publico e impor-
tante. Disputas, atropellos, abusos, injusticias, enganos, usuras entre vecinos, entre amigos, entre jefes y
empleados donde las influencias entre unos vy otros se sienten directamente van dejandose de lado; para un
ejemplo ver Coba. Sean caretas v disfraces 0 anos viejos, la imagen social de los representados es profa-
nada.

Asl, el “alegre cinismo” de la cultura popular descrita por Bajtin, alcanza su momento mas draméatico, para el
caso festivo que nos ocupa, en la guema de los anos viejos, como analiza a su propio modo Andrade. Pues
la incineracion constituye la desfiguracion total de la imagen: su destruccion. Vandalismo? ostentoso silo lee-
mos desde nuestras concepciones actuales de lo permitido, de nuestra veneracion por los objetos e iméage-

Los Afos Vigjos

19



20

nes, desde nuestra obsesion por la seguridad; pero que, como sefiala Andrade, solo en su forma es des-
tructiva pues su finalidad es otra: es la verdadera restitucion, la verdadera regeneracion del mundo. A fin de
cuentas las cenizas fertilizan la tierra. La metafora del “mundo enteramente imperfecto e inacabado, que
muere para dar a luz y nace para morir” (Ibidem: 149) marca el tono general de esta noche de fiesta.

Misma ambivalencia que con abultado vigor se presentaba, si se me permite decir, en el caracter orgiastico
de los dias que antecedian a la muerte del afio y de los dias siguientes en que se lo vela renacer. tiempo
para los inocentes. Descrito por Flores y Calvache este periodo festivo estaba hecho de risas vy de erotismo,
de chanzas, de murgas, de musica y bailes, de algazara, de brillos y colores, del estallido de polvorines, de
hervores y olores, chinganas vy ferias. Abundancia de alimentos y bebidas, todo lo que mime al cuerpo vy 1o
satisfaga. “Hombres y mujeres amanecian en las veredas de las calles” cuentan con los 0jos iluminados de
alegria los que vivieron aguellas fiestas: “para septiembre —dicen— las matemidades eran llenecesitas y no se
sabla si era de diablo o de payaso”. Estas expresiones nada dicen del pudor, el recato, el miedo, la frugali-
dad, la “dietética de los placeres”? de una ciudad de caracter conventual, antes bien, la hartura, la fecundi-
dad, la apuesta y el goce.

De modo que la carcajada de las culturas populares proviene del jubilo camavalesco, de una comicidad bur-
lona, deshagoda, irreverente que busca resarcirse subvirtiendo los valores v los érdenes impuestos por la ofi-
cialidad. Hasta finales del XIX la extravagancia de los disfraces y de los seres representados; en ellos se daba
cuenta de una naturaleza que arrebataban a los humanos la ciudad: sacharunas, monos, cabras, 0S0s,
perros, burros. Dias de alborozo donde los supuestos capariches, bolsiconas, indios en general se tomaban
los espacios publicos, las plazas de las nacientes urbes de las que son excluidos. Tiempo para que los
negros y negras, caras pintadas con carbdn y mimas gigantes se hagan visibles. Todos, sujetos negados
por una sociedad gue No ha abandonado un esquema de castas. Una tropa de payasos, de diablos, de
camisonas; todos ellos eran los alegres amotinados de entonces.

Nos guedan las noches del 31 con los socarrones funerales de Ano Vigjo. Tiempo paraddjico en el gue las
jerarquias se invierten no solo porgue se haga mofa de la autoridad, sino porque se arremete contra el orden
del mundo. Un orden que siempre es sexuado como ha mostrado Coba. En la viuda y el vigjo y su teatrali-
dad burlesca se sintetiza, en parte, 1o que resta de esa logica ambivalente del mundo, continuamente per-
seguida por los que temen todavia la deshonra publica, la risa exagerada, la palabra franca, las posibilidades
de la inversion, la recuperacion de la historia. Precisamente, el “gesto que la suprime”, la prohibe o la regla-
menta es para algunos historiadores, 10 Unico que puede ser aprehendido en relacion con la cultura popular
(Certau, Julia'y Revel 1970, en Giménez 2004:185). Sus realidad y contendidos, ya borrados o excluidos,
quedarian fuera de nuestro alcance y del de nuestra comprension. Pues, debido a sus diferencias radicales,
las culturas populares no pueden ser analizada desde la racionalidad o la concepcion hegemaonica del mundo
de la que participa necesariamente el investigador's,

Antes bien son los limites a través de los que se han constituido histéricamente las sociedades modemas
los que permiten visibilizar las expresiones populares (Ibidem). A este respecto cabe citar los empefios orga-
nizadores y modemizadores del Bardn de Carondelet, presidente de la Audiencia de Quito, quien, como
registra Flores, reglamento diligentemente los Santos Inocentes: no mascaras ni disfraces de religiosos ni de



comisarios o alcaldes. Estos afanes por transformar los habitos impropios de las celebraciones carnavales-
cas, por “civilizar” a los sujetos populares se han repetido con frecuencia. Siempre en nombre del orden, las
buenas costumbres y el bienestar de la poblacion; los mas severos, en defensa de la autoridad; v reciente-
mente, los mas progresistas, en funcion de la seguridad, el omato y mantenimiento del espacio publico —algu-
nos gjemplos especificos se encuentran en varios de los articulos de esta obra.

Ya Carondelet fomentaba actividades mas discretas, los toros —a juicio de él-, para remplazar estas
costumbres escandalosas. De manera que si Nos preguntamos —como 10 hacemos cuando el abuelo nos
cuenta de los Inocentes—, por qué han desaparecido estas fiestas; si, cuando recorremos las calles el 31,
pensamos que los anos viejos ya no son como eran; si oimos a algun bien intencionado comentarista
hablar de recuperar la tradicion, ¢no estamos, a fin de cuentas lamentandonos por 1o que ayudamos a
desaparecer o a transformar? (Rosaldo 2000). Mas no se trata de la promulgacion de un auto o una
ordenanza, pues como sabemos las prohibiciones nunca han sido suficientes, las practicas populares han
encontrado, hasta ahora, otras salidas’™. Lo fundamental, es la légica que enviste a tales reglamentos,
una logica contradictoria que todos ‘nosotros” llevamos dentro: “Nosotros’ (quienes creemos en €l
progreso) valoramos la innovacion, y anhelamos [al mismo tiempo] mundos mas estables, no importa si son
del pasado o pertenecen a ofras culturas, 0 son una mezcla de ambas” (Ibidem: 94). Pero si afioramos esos
mundos pasados, esas ofras expresiones culturales, es porque ademas actuamos por seleccion: nos ape-
gamos a los elementos que consideramos mas encantadores y exdticos, pero menos grotesco y conflicti-
vos. Desde los decretos de Carondelet’ a los reglamentos de los concursos, desde nuestras memorias
ingenuas a las visiones ideoldgicas del mundo “operan mas a través de la atencion selectiva que de la
franca supresion” (Ibidem; 110).

A modo de conclusion: interpretar el patrimonio

Vale cerrar esta introduccion retomando la discusion sobre el patrimonio cultural; en especial ahora, que
puede ser pensado en relacion con la cultura como un elemento vivo “recreado constantemente por las
comunidades y los grupos en funcion de su entormo, su interaccion con la naturaleza y su historia” (UNES-
CO 2003). Esto es, en relacion con la cultura en su sentido etnoldgico, v ya no reducida a las parcelas de la
arqueologia, del arte, de la arquitectura o peor adn, del folclor con su afan por los objetos v las expresiones
populares. Bajo la definicion de la UNESCO, la cultura recobra —al igual que el patrimonio— su historicidad, es
decir, es concebida como producto del devenir historico. Devenir que es resultado de relaciones de poder
en una sociedad determinada, las cuales “[njunca funcionaln] para representar un mundo preexistente, [por
el contrario] produce[n] un nuevo tipo de realidad” (Deleuze 1987:62). La cultura pierde de esta manera su
fleza y no es mas un conjunto de tradiciones en el sentido que, como vimos, le otorga el folclor; es decir,
préacticas que tienden a una repeticion invariable y formalizada y que por tanto, se oficializan. En la cultura hay
inercia, si, pero no es un lugar estanco, en ella operan al mismo tiempo las fuerzas del cambio, de la inven-
cion, de la adaptacion. Veamos si no un elemento: las mascaras o en buen castizo, las caretas. Durante el
siglo XIX las habia de todo tipo, entre ellas, por supuesto, las que representaban a autoridades de la época,
como ha quedado dicho, pero ademas de cualguier habitante de la ciudad, como deja escrito Stevenson:

Los Afos Vigjos

21



14

13

12

22



[...] se distinguen por su habilidad para confeccionar mascaras, y uno puede comprar, Con pocas
horas de haberlo anticipado, la representacion exacta de cualqguier rostro de la localidad; por ello
suele suceder que se duplican las gentes, una muy seriamente sentada en el tablado y su doble
bailando en la plaza, para disgusto del remedado v distraccion de los espectadores” (1808, en
Nuriez 1996).

Para principios del XX, sin embargo, no se registra ninguna mencion a caretas de indole politica: presiden-
tes, ministros © alcaldes si bien es posible que No hayan desaparecido dejan de ser elementos sobresalien-
tes, es un motivo entre muchos mas; para entonces, ademas, el ano viejo No posee ninguna caracterizacion
especifica. Es hacia finales de 1950 —cuando va los Inocentes estan prontos a desaparecer—, que estas
representaciones caricaturescas vuelven a ser muy comunes 'y concitan, de hecho, un jubilo renovado. Su
letargo de varlas décadas, lleva a pensar de algin modo en una reinvencion. Asi, por ejemplo, Angel Baca
un artesano que ha elaborado caretas por casi ya 60 anos, asegura haber inventado vy “popularizado” estos
motivos, como sefala Calvache. Recreacion de representaciones politicas que reflejan otros procesos socia-
les, marcados desde entonces por los efectos de los medios masivos sobre las formas de representacion,
los gustos y opinion publica: a las autoridades ecuatorianas se sumaron los personajes de la politica mun-
dial, asi como los de Disney. La careta por su parte, sirvid no solo para que la vistan los disfrazados sino para
dotar de personalidad a los anos viejos, transformandose ellos en elementos activos en las inversiones bufo-
nescas del orden social, sujetos a construcciones sociales y simbdlicas que han determinado su propio
devenir. De manera que si existe continuidades estas responde a procesos complejos en la cultura y nunca
a la sola repeticion. Continuidad cultural sobre la que se ejercen innovaciones y cambios con efectos dife-
rentes como dejan ver los varios autores de estos articulos.

Ahora bien, ¢podria pensarse que la cultura —en toda su extension— habria de considerarse patrimonio?
Lorenc Prats parece pensar que si, so pena de ajustamnos a los limites que impone su conservacion, es decir,
la elaboracion de registros etnogréaficos y andlisis, o sea, de conocimientos sobre una cultura. Asf lo expone
Prats:

Si bien la cultura, ninguna cultura, se puede preservar; sf se puede conservar, augue sea parcial-
mente, su conocimiento. Esto es en parte lo que ha estado haciendo la antropologia, y, en menor
medida, ofras ciencias sociales desde sus origenes, aun sin pretenderlo: conservar el conoci-
miento de la diversidad cultural y de sus muy diversos logros. Este es el verdadero patrimonio cul-
tural que la humanidad puede conservar y transmitir: el conocimiento [...] (1997:62).

Esto serfa desconocer los procesos sociales e historicos que institucionalizan ciertos saberes y practicas, es
decir, que los constituye como cultura, v los efectos que estos tienen sobre las personas. A pesar de que
Ciertos conocimientos son muestra de la diversidad cultural no quiere decir que ellos han de asumirse como
herencia, es decir, como elementos con valor efectivo para transmitirse a otras generaciones. Esta postura
implicaria un relativismo que desconoce que ciertos conocimientos® no tienen mejor fin que el de ser supe-
rados y olvida, que algunos logros han costado demasiado a la humanidad. Finalmente no se trata simple-
mente de conservar el conocimiento de distintos grupos sociales, en un movimiento en el gue “la cultura se

Los Afos Vigjos

12: Venta de afios viejos de
varios tamafios en la avenida
América. Quito, 2006. Foto:
Jorge Vinueza G.

13: Nifo con careta de payaso.
Quito, 2006. Foto: Jorge
Vinueza G.

14: Nifos disfrazados de viu-
das, pidiendo caridad. Quito,
2006. Foto: Florencia Luna.

23



24

crea como libro y, a su vez, se destruye como vida oral” (Rosaldo 2002:105). La antropologia v otras disci-
plinas si procuran un conocimiento respecto a otros saberes es en funcion de entender las relaciones que
los diistintos sujetos sociales establecen consigo mismos y con sus sociedades, ellas mismas relacionadas
entre s,

Por otra parte, si segumos la definicion de la UNESCO, a través de la cual hemos venido argumentando,
para gque un referente cultural se active como patrimonio “las comunidades, los grupos y en algunos casos
los individuos” deben reconocerlos como tales. Agui se producen algunas operaciones que debemos notar.
Primero, no todos los elementos o practicas que componen una cultura son patrimonializados, de hecho, se
trata de una seleccion. Entonces cabe preguntarse, aunque la respuesta parezca ya dada ¢quiénes define
los criterios de seleccion? o en Ultimas ¢ quiénes eligen? Como en la mayoria de procesos sociales, antes
que una decision efectiva de los diversos grupos © comunidades que componen una sociedad, son ague-
llos agentes sociales que poseen los capitales tanto sociales y culturales para constituirse como interlocuto-
res legitimos los que tienen la capacidad de activar ciertos repertorios como patrimonio. La sociedad como
sostiene Prats “puede adnherirse y/u otorgar (U oponerse y denegar), concensuar una representacion, una
imagen, un discurso”, los cuales han sido elaborados por agentes concretos, generalmente, gobiemnos loca-
les, regionales y nacionales, con ideas, valores e intereses determinados (Ibidem: 33).

Por su parte, Kingman (2004) ha mostrado que aguello que se designa como patrimonio es cada vez mas,
una cuestion definida por especialistas vinculados a instituciones que lo investigan, 1o gestionan, lo adminis-
tran y velan por él. Quehacer que aparece como “eminentemente técnico y politicamente neutro”, por medio
del cual se construye un campo discursivo o una esfera plblica “autorizada”, de la que se excluyen vy, por
tanto, a través de la que se desestima otros conocimientos, opiniones y memorias posibles respecto a la cul-
tura y el patrimonio. De modo que, aunque el patrimonio “constituye (o deberia constituir) un campo de pre-
ocupacion ciudadana, en la discusion y definicion de politicas de patrimonio no todos tiene posibilidad de
participar” (Ibidem). Cuando, por otro lado, las politicas patrimoniales, definidas de esta manera, parecen
incluir la cultura de los otros, antes bien, se la apropian para organizarlas a la imagen de la cultura hegemao-
nica. Esa apropiacion rescata la cultura de los otros de sus propios actores para elevarla, convirtiéndola en
un espectaculo pedagdgico, en el que todos (los otros y nosotros) podamaos reconocer “nuestros” origenes
(Ibidem). Es decir, compartir una identidad, anulando las diferencias antes que reconociéndolas, a fin de que
cada sujeto o grupo pueda negociar y definir sus propias representaciones. Un tratamiento de este esta pro-
blemética vinculada al tema gue nos ocupa esta presente en Tutiven.

Queda claro finalmente que la fuerza y eficacia de la nocién de patrimonio reside en “su capacidad para repre-
sentar simbdlicamente una identidad” (Prats 1997:22). Méas alla de las preguntas antes planteadas me inte-
resa pensar ¢,como logar que el patimonio Nno constituya simplemente un dispositivo que ancla a los suje-
tos, individuales o colectivo, a ciertas representaciones envestidas de un caracter fijo y permanente, por
medio de las cuales se construyen comunidades imaginadas en base a identidades y democracias contro-
ladas? Habria que observar primero que aquello que nos re-presenta, el patrimonio, por ejemplo, antes que
algo natural (es decir, cuyas propiedades le son inherentes) y que se corresponderia con la esencia de nues-
tro yo'!7, es de hecho construido. Por tanto, sus significados no son fijos ni universales ni nuestra identidad
inmutable e inmanente. De manera gue a las Unicas operaciones posibles respecto al patrimonio —preserva-



cion, restauracion y difusion— cuando este se reduce a la reiteracion de interpretaciones establecidas y enton-
ces a la celebracion de la redundancia, hay que anadir la interpretacion. Interpretar el patrimonio a fin de que
este no nos fije al pasado sino mas bien, nos permita entender el presente vy, con suerte, construir nuevas
relaciones para el futuro.

Por otro un lado, los lugares oficiales de la identidad, como el patrimonio, no solamente producen paisajes
visibles de representaciones compartidas sin controversia y sin conflicto que constituyen comunidades ima-
ginadas, sino paisajes subterraneos de sospechas y desconfianzas siempre latentes. Del mismo modo la
identidad no solo define los limites del yo, sino también un emplazamiento estratégico, un lugar de enuncia-
cion también para los disensos. Por tanto es necesaria la creacion de espacios donde los desacuerdos
puedan dialogarse en lugar de convertirse en paisajes subterraneos de sospecha a fin de crear democracias
mas abiertas.

NOTAS

Cartas de Atenas, 1931.

Convencion sobre la proteccion de los bienes culturales en caso
de conflicto armado, 1954.

Convencion sobre las medidas que deben adoptarse para prohi-
bir e impedir la importacion, exportacion y transferencia de propie-
dad flicita de bienes culturales, 1970. Medidas que tardiamente
estan relacionadas con los derechos soberanos de las naciones
cuyos territorios fueron alguna vez colonizados.

En este texto, entendemos por cultura los saberes y conocimien-
tos histérica y socidmente producidos, por tanto resultado de
relaciones de poder a través de los cuales se construye la reali-
dad 'y se le da sentido.

Ver, por elemplo, en la lista de bienes que consta en la Ley de
Patrimonio Cultural del Ecuador. Art. 7. Decléranse bienes perte-
necientes al Patimonio Cultural del Estado los comprendidos en
las siguientes categorias: a) Los monumentos arqueolégicos

térico o artistico, pertenecientes al Patrimonio Etnogréafico; h) Los
objetos o bienes culturales producidos por artistas contemporéa-
neos laureados, seran considerados bienes pertenecientes al
Patrimonio Cultural del Estado a partir del momento de su defun-
cién, y en vida, los gue han sido objeto de premiacion nacional;
asf como los que tengan treinta afios 0 mas de haber sido ejecu-
tados; i) Las obras de la naturaleza, cuyas caracteristicas o valo-
res hayan sido resaltados por la intervencion del hombre o que
tengan interés cientifico para el estudio de la flora, la fauna y la
paleontologia; y, J) En general, todo objeto y produccion que no
conste en los literales anteriores y que sean producto del
Patrimonio Cultural del Estado tanto del pasado como del presen-
te y que por su mérito artistico, clentffico o histérico hayan sido
declarados por el Instituto, bienes pertenecientes al Patrimonio
Cultural, sea que se encuentren en el poder del Estado, de las
instituciones religiosas o pertenezcan a sociedades o personas
particulares.

) ) 4 6  Ver por glemplo: Pere, Manuel de. (2006) Los valores intangibles
muebles & inmuebles, tales como: objetos de ceramica, metdl, del patrimonio, el patrimonio intangible, Seminario sobre itinerarios
piedra o cualquier otro material pertenecientes a la época prehis- artisticos del patrimonio cultural en la Mecronesia.
panica y colonial; ruinas de fortificaciones, edificaciones, cemen-
terios y yacimientos arqueoldgicos en general; asi como restos 7 Definicion que se ha construido a partir de desacuerdos, protes-
humanos, de la flora y de la fauna, relacionados con las mismas tas, consultas, recomendaciones, negociaciones y correcciones;
épocas; b) Los templos, conventos, capilas y otros edfficios que lo que no impide la persistencia de ciertos elementos gue siguen
hubieren sido construidos durante la Colonia; las pinturas, escul- siendo discutidos.
turas, tallas, objetos de orfebreria, ceramica, etc., pertenecientes ) e ) L
ala misma época; ) Los manuscritos antiguos e incunables, edi-  ©  EStiO gréfico japonés presente en sus historietes.
ciones raras de lioros, mapas y otros documentos importantes; d) g En os comienzos de la industrializacion v los procesos de urbani-
Los objetos y documentos que pertenscieron o se relacionan con zacion junto al avance de los medios impresos sobre las formas
los precursores y proceres de la Independencia Nacional o de los orales de comunicacion.
personajes de singular relevancia en la Historia Ecuatoriana; e) Las
monedas, billetes, sefias, medallas y todos los demas objetos 10 Como sefiala Prats el romanticismo es también la ideclogia de la

realizados dentro o fuera del Pais y en cualquier época de su
Historia, que sean de interés numismatico nacional; f) Los sellos,
estampillas y todos los demas objetos de interés filatélico nacio-
nal, hayan sido producidos en el Pais o fuera de €l y en cualquier
época; g) Los objetos etnograficos que tengan valor cientffico, his-

burguesia, de alli que los motivos de la naturaleza, la historia y el
genio creativos les sean familiares: “una naturaleza indomita,
metéfora y reto para la libertad individual; la historia de los héroes
vy las grandes gestas legendarias [... ] y la inspiracion creativa, una
nueva percepcion del concepto de autor”, su claro gemplo el

Los Afos Vigjos

25



Paginas siguientes:

15, 16 y 17: Quema del Afo
Viejo, en los bajos de una insti-
tucion publica, Ultimo  dia de
labores antes del 31 de diciem-
bre. Quito, 2006. Fotos 15-16:
Jorge Vinueza G.; Foto 17: Flo-
rencia Luna.

26

12
13

artista. En todo ello presente la exaltacion del individuo, de su valor
y determinacion frente a fin de llevar a cabo con libertad su propia
empresa (1997:23).

La multiplicidad no es el equivalente al multiculturalismo, para este
Ultimo las identidades tiene un caracter prefijado y es su diferen-
cia, antes que cualquier otro tipo de interrelaciones, la que se des-
taca; por tanto, su reconocimiento —que implica incluso el de un
lugar geogréfico (el barrio chino o latino, el ghetto)- basa su politi-
ca de convivencia en la tolerancia antes que el conocimiento real
del otro y la apertura de espacios de didlogo. Asegurar la coexis-
tencia supone asi el respeto de los otros en tanto se ajusten alas
reglas culturales impuestas por el grupo hegemadnico. Tampoco
implica como en el pluralismo la idea de una diversidad de intere-
ses mediados por un estado imparcial. Asimismo, no entiende las
practicas o saberes culturales como manifestaciones que pueden
ser rastreadas hasta un origen o que son iradiadas desde un
lugar comun; mas bien, en esta multiplicidad se reconoce en cada
individuo y grupos €l cruce y la convergencia de varias relaciones
de poder y por tanto, de identidades distintas, no solo étnicas,
sino también de clase, género, etarias, etc.

Asl titula Andrade a uno de sus acéapites.

Memorias recogidas en un grupo focal del que participaban sefio-
ras y sefiores mayores del taller de memoria del CEAM.

14 En este punto prefiero aquel enfoque que basado en la relacion
que estable Rabelais con la cultura popular de su época, muestra
intercambios constantes entre las culturas populares v las hege-
monicas, lo que habla al mismo tiempo de fronteras culturales per-
meables v flexibles antes que rigidas.

15 Los esfuerzos de Carondelet dieron algin resultado, sobre todo
en Quito, en su condicion de capital de la Audiencia —es probable
que su mano modemizadora no pudiera extenderse mucho més
allé. Pero, por ofra parte, los propios toros adquirieron un tono car-
navalesco, entre musica v fuegos artificiales comparsas de disfra-
zados acudian a las plazas, con caretas por supuesto, todavia
estaban presentes los disfraces de curas y antes que corrdas en
el sentido estricto, se trataban de “[...] toda una poblada que inva-
diala plazay se enfrentaba al animal con una “muralla de barrigas”,
mientras algunos aficionados lo capeaban con “ponchos, capas
y paraguas” y los demés acosaban a la bestia hasta cansarla “con
sibidos, rechiflas vy griterio” (Stevenson 1808, en Nufez 1996).

16 Pemitid “toda especie de disfraz en la ropa y trajes”.

17 Formas de representacion comin o cientifico que poseen un
poder proplamente constituyente.

18 Al fin de cuentas un patrimonio o un legado lo he de considerar
€cOomo mi-yo

BIBLIOGRAFIA
Bajtin, Mijall
1994. La cultura popular en la Edad Media y en el Renacimiento,

Buenos Aires: Alianza Editorial.

Butler, Judith
2002. Cuerpos que importan. Sobre los limites materiales y

discursivos del sexo, Barcelona: Paidés.

Da Matta, Roberto
2002. Carnavales, malandros y héroes. Hacla una sociologia del

dilerma brasilefio, México: FCE.

Deleuze, Gilles
1987. Foucault, Editorial Paidos, México.

Foucault, Michel
1996. La historia de la sexualidad, \Vol. I La voluntad de saber,

México: Siglo XIX.

Garcia Canclini, Néstor
1990. Cultura Hibridas. Estrategias para entrar y salir de la

modemidad, México: Editorial Grijalvo.

Giménez, Gilberto
2004. “Cultura Popular: problematicas y lineas de investigacion”,

en Culturas populares e Indigenas, Didlogos para la accion,
primera etapa, México: DGCPI.

Habermas, Jurgen
2000. La constelacion posnacional: ensayos polfticos, Barcelona:

Paidos Ibérica.

Kingman, Eduardo
2004. Patrimonio, renovacion urbana e institucionalizacion de

la cultura, en Quadems-e Nro.3, Instituto catalan de
antropologia.

Kingman, Eduardo y Ana Marfa Goetschel

2005. “Patrimonio como dispositivo disciplinario y banalizacion de la
memoria”, en Fernando Carrion y Lisa Hanley (ed.)
Regeneracion y revitalizacion urbana en las Américas: hacia
un Estado estable, Quito: FLACSO — WWICS — USAID.

Pere, Manuel de

2006. Los valores intangibles del patrimonio, el patrimonio
intangible, Seminario sobre itinerarios artisticos del patrimonio
cultural en la Macronesia.

Pizano, Olga

2004. "Fiestas y patrimonio cultural’, en La fiesta, la otra cara del
patrimonio. Valoracion de su impacto econémico, cultural y
social, Bogoté: Convenio Andrés Bello.

Prats, Lloreng
1997. Antropologia y patrimonio, Barcelona; Editorial Ariel.

Rey, German

2004. "Bl mundo encantado”, en La fiesta, la otra cara del
patrimonio. Valoracion de su impacto econémico, cultural y
social, Bogota: Convenio Andrés Bello.

Rowe, Wiliam y Vivian Scheling

1991. Memoria y modermidad. Cutura popular en América Latina,
Meéxico: Editorial Grijalva.

UNESCO

1989. Recomendacion sobre la salvaguardia de la cultura
tradicional y popular. nitp:/Awww.unesco.org. Acceso: juiio 2007.

2001. Proclamacion de las obras maestras del patrimonio oral e
inmaterial. http:/Avww.unesco.org. Acceso: julio 2007,

2003. Convencion para la salvaguardia del patrimonio cultural
inmaterial. http:/Amww.unesco.org. Acceso: julio 2007.



Los Afios Vigjos

15

27



16

28



Los Afios Vigjos

29






Afos viejos. Origen, transicion
y permanencia de una fiesta
popular ecuatoriana

Angel Emilio Hidalgo*

L a fiesta de los anos viejos es una expresion sociocultural arraigada en la vida de los ecuato-
rianos. El Ultimo dia del afo, en nuestro pais se celebra un ritual de fuego que representa la muerte o culmi-
nacion de un ciclo y el nacimiento de otro. En los barrios, calles, avenidas, plazas y lugares publicos del pais,
las personas se retinen y en medio de vivas, abrazos y manifestacion de buenos deseos, cuentan los minu-
tos para que termine el afo y quemar entonces al Afo Viejo, mientras expresan su intencion de dejar atras
los momentos negativos y sostenerse en la esperanza de un nuevo afo Mas propicio y favorable.

A pesar de gue su origen se pierde en el tiempo, esta tradicional fiesta no ha permanecido estética, sino que
ha sabido adaptarse a las condiciones actuales. Por eso, seguir los rastros de su origen y proceso histérico
es un camino que inevitablemente nos llevara a reconstruir un pasado familiar y observarnos en un dinamico
presente.

Los origenes de la fiesta

Son pocos los documentos que aluden al origen de la fiesta de Fin de Afo. Abundan, en cambio, relatos
que nos remiten a periodos diferentes de la historia, que sugieren diversas fuentes y puntos de inicio de esta

* Historiador e investigador del Archivo Histérico del Guayas.

Los Anos Vigjos

1: Primera péagina, £/ Grito del
Fueblo, Afio XV N° 5557, Gua-
yaqui, enero 1910. En esta
publicacion aparece el poema
titulado “Al Afio Nuevo” de Cé-
sar Borja:

iNifio glorioso! Al esplandor pri-
mero / de la luz, vencedora de
la noche, / junto al carro del Sol
viene tu coche / vy el fresco
soplo del naciente enero.

Todos te aguardan en el mundo
entero; / nadie murmura contra
ti un reproche /'y hasta las flo-
ras de virgineo broche / dbren-
se a verte, jtriunfador arquero!

\eny en torrentes de esplendor
derrama / tus dones &ureos
sobre el ancho mundo / que en
fausto y pompa y vanidad gra-
vita,

Ya la feliz humanidad te aclama
/y retruena en el ambito profun-
do / en salvas para ti, la Dina-
mita...

31



32

inveterada costumbre. La version mas antigua que escarba en los origenes de los afios viejos nos la ofrece
el cronista e historiador guayaquilefio Modesto Chavez Franco, en el relato “El verdugo”, de sus Cronicas del
Guayaquil Antiguo (1930). Chavez Franco insinlia que el nacimiento de esta costumbre popular hay que
encontrarlo en el simbdlico proceso inquisitorial contra el judio que se desarrollaba en Semana Santa, como
recordatorio de la traicion de Judas Iscariote?, y que los misioneros espafioles introdujeron en tiempos de la
Colonia:;

Pero eso si: Guayaquil ha quemado muchisimos judios. Fue hasta no hace mucho una de las dis-
fracciones populares que Nos ensefiaron los misioneros, simbolizando siempre algo de 1o que
debiamos odiar con santo odio, si hubiera algin odio santo.

Y ya gue no habia Inquisicion para judios judaizantes ni para relapsos, brujos ni hechiceros, nos
hacian unos munecos grotescos rellencs de pajas y virutas y cohetes y pdlvora, tal como los
actuales anos viejos, y colgados de sogas que atravesaban las plazas en los dias de festividades
religiosas, se les prendia fuego por la noche; y meneandoles la soga para hacerlos dar piruetas
eran el deleite de la chiguilleria y las buenas gentes del pueblo. Los diablicos eran otros mufiecos
ensartados en largas varas, con los que corrian los pilluelos en tomo de la plaza causando no
pocas veces principios de incendio en los techos pajizos. Los arcos de papeles abollonados
sobre cafias rojizas, con hilos de estambre, oropeles, espsjitos, parfiuelos y cuadros v farolilos
con cintas chillonas y que hasta hoy se hacen en algunos pueblos en fiestas, fueron también cre-
aciones de religiosos para amenizar las fiestas de iglesia.

iQuémate, judio;
quémate hasta el hueso;
que para tu crimen,
poco es el infiernol

Estos fueron los judios que quemamos; estas nuestras ejecuciones inquisitoriales. Judios de ver-
dad, ninguno; hasta ahora, que hay tantos y algunos con suficientes méritos.” (Chavez, 1998
(1930):358).

Repérese en que Chavez Franco dice que fueron los misioneros quienes “nos hacian unos mufecos grotes-
cos rellenos de pajas vy virutas y cohetes y pdivora”; es decir, sostiene que la costumbre de elaborar mune-
cos de este tipo vino de Espafa. También da a entender que la “guema del judio” es el antecedente de los
anos vigjos. Sin embargo, Chavez no cita ninguna fuente documental que probaria dicho aserto. La historia
que escribe en sus cronicas emana siempre de la oralidad, sujeta a la transmision de generacion en gene-
racion, proviene de las memorias de los antiguos; por 1o tanto, no es su intencion —y esto hay que entender-
lo— documentar con exactitud sus cronicas.

Rodrigo Chavez Gonzalez, “Rodrigo de Triana”, periodista e historiador, hijo del anterior, publicd en 1961 una
cronica en la que narra un episodio ocurrido en 1871, que le fue transmitido por su abuela materma. Ese rela-
to oral aparentemente registra la fabricacion de un ano viejo de caracter politico, en el contexto de la oposi-
cion gue mantenian los liberales frente al gobiemo de Gabriel Garcia Moreno:



La celebracion del ultimo dia del afo en ese 1871 era muy peligrosa en Guayaquil, ya que habia
orden terminante de la autoridad policial para que, dado el “toque de queda”, nadie saliera a la
calle, pues que don Gabriel (el tirano) temia que con pretexto de la celebracion de la Navidad vy el
Ao Nuevo, reventando cohetes y quemando “anos viejos”, se levantaran los liberales y aprove-
charan del comun regocijo para alterar el orden férreo vy la disciplina conventual que peor que en
la época colonial habia establecido en el Ecuador. El afio anterior ya fue bastante restringido; pero
el 71 se habia leido un bando del Intendente en que constaban amenazas de terribles represa-
lias, con la consiguiente excomunion para el infractor.

Unos jovencitos entusiastas, que habian confeccionado un mufieco gracioso, fueron a la
Intendencia a pedir permiso para quemarlo. El intendente pidio ver el mufieco, y como lo encon-
trara ligeramente parecido a don Gabriel, dispuso que se hiciera pedazos y mandod por cuarenta
y ocho horas a la cércel a los mozalbetes?.

Hay dos elementos interesantes que giran alrededor de las caracteristicas de la fiesta del Afo Viejo, méas alla
de la verosimilitud de la historia: el primero es la dimension politica, que en el siglo XIX ya parece jugar un rol
importante, y el segundo es el contraste que establece el cronista entre la religiosidad y el caracter profano
0 secular de los munecos. En ambos casos, 10s anos viejos se convierten en elementos perturbadores del
orden, objetos que con su presencia desafian la institucion y ponen en riesgo el control de la norma.

Ese caracter potencialmente “subversivo” de los afios viejos va a condicionar, en mayor o menor medida, su
impacto en la esfera publica. Algunas veces, el mensaje politico va a ser subliminal, otras, mas evidente. Claro
que esto va a depender del emisor, las condiciones y los acontecimientos. Lejos de 1o que podria pensarse,
la carga de politicidad de los anos viejos no es reciente. No obstante, 10 que no queda claro es como y cuan-
do una representacion ligada a lo religioso, logrd desplazarse hacia territorios méas profanos.

Posteriores investigadores del fendmeno como el historiador Rodolfo Pérez Pimentel, no aportan mayor infor-
macion. Pérez introduce algunos ahadidos pintorescos al relato de Chavez Franco, como el concurso de
diversos personajes, en el simbdlico “auto de fe” del judio de Semana Santa:

[...] desde los que hacian de Corchetes o Alguaciles custodiando al mufieco para que no esca-
pe, hasta los impecables jueces que dictaban la condena, mientras la muchedumbre espectaba
el sainete y ola los discursos bulliciosamente, pidiendo a gritos el castigo del culpable, que pron-
to ardia en la hoguera de lefios, mientras la gente bailaba y brincaba en sus contomos, disfrutan-
do de laluz y la claridad del fuego (Pérez 1988:33).

El relato historiogréafico de Pérez Pimentel acusa elementos controvertibles como el supuesto hecho de que
‘el judio del ano se quemd en Guayaquil hasta bien entrado el siglo XX (Ibidem). Pérez es el Unico tradicio-
nista que afima esto, pese a que desde inicios del siglo XX, los periddicos guayaquilenos ya recogen la cele-
bracion del Afo Viejo, con su nombre propio, como veremos mas adelante.

Martha Tomala de Florencia, otra investigadora, publica en 1972 un articulo periodistico sobre el origen de
los afios viejos3. En él, sostiene que el espariol Pedro Miller “en sus cronicas de viaje anota que en el afo

Los Afos Vigjos

33



34

1870, al llegar al Ecuador, ya se practicaba esta costumbre. [...] y era el populacho —continla—, compuesto
de aborigenes y mestizos de bajo estrato social, el gue monopolizaba esta incineracion”.

Tomala de Florencia también se pregunta sobre los posibles vinculos de los afios viejos ecuatorianos vy Las
Fallas de Valencia#, en Espafa. Indica que en la publicacion Costumbres de Guayaquil (no cita autor), se dice
gue “los muiecos fueron introducidos por espanoles valencianos y andaluces”. No obstante, también apun-
ta que “los aborigenes de nuestro pais acostumbraban hacer grandes pacas con la vegetacion que ya habia
dado sus frutos, quemandolas, en un ritual que practicaban al comenzar la época de lluvias’.

A pesar de los esfuerzos por esclarecer los sombrios origenes de los anos viegjos, todo queda en el plano de
la especulacion vy la leyenda, al no existir pruebas que corroboren cualquiera de las hipdtesis planteadas. Lo
unico cierto es que en el siglo XX, los afios viejos ya se quemaban en Guayaagull, tal como lo indica la docu-
mentacion mas temprana recogida en este estudio.

Primeras evidencias de la celebracion de los aios viejos

En diciembre de 1897, un afio después del “incendio grande” de 1896 que asold Guayaquil, el naturalista
italiano Enrico Festa tiene la oportunidad de ser testigo de un espectaculo impresionante:

La noche del 31, las calles de Guayaquil estan llenas de gente del pueblo alegre y ruidosa que
festeja el afio que muere y la llegada del nuevo. Muchos enmascarados, en grupos, llevan fanto-
ches que representan el aflo a punto de morir, y les hacen un grotesco cortejo funebre. A media
noche, salvas de artilleria, disparos de petardo, alegre repique de campanas saludan al nuevo afio
(Festa 1993:400).

En su libro £n el Darien y el Ecuador. Diario de vigje de un naturalista, Festa describe con minucioso detalle,
el movimiento noctumo de la gente que se desplaza por las calles de la ciudad. Tres son los elementos del
ritual enumerados por Festa: las mascaras, los mufiecos vy el cortejo. Destaca el protagonismo “alegre y rui-
doso” de los celebrantes a su paso por las calles, disfrazados y en grupos, que celebran la marcha del tiem-
po. Su origen social esta claramente identificado: es “gente del pueblo”, es decir, personas de bajo estrato
S0CIoecondmMIco.

Ese caréacter “de pueblo” que Festa anotara en su diario de viaje también va a ser resaltado en las cronicas
periodisticas de inicios del siglo XX. No obstante, o mas importante del testimonio de Enrico Festa posible-
mente es lo que éste calla, y tiene que ver con la voluntad de los obstinados guayaquilefios de seguir cele-
brando la guema ritual, a pesar de lo fresco que estaba en la memoria colectiva el pavoroso incendio de octu-
bre de 1896, que dejo en escombros a buena parte de la ciudad y cobrd la vida de muchas personas.

A primera vista resulta dificil entender la mentalidad de estos ecuatorianos que decidieron exponerse nueva-
mente a un peligro de tal naturaleza; no obstante, a través de estos hechos, constatamos la importancia que
tiene dicho elemento en el imaginario de los habitantes de Guayaquil, al punto que podemos decir que, his-
toricamente, la ciudad fue moldeada por la accion del fuego.



De hecho, el fuego siempre fue un arma importante para combatir las pestes y epidemias que se cefiian
sobre el puerto. En 1842, cuando la fiebre amarilla hacia sus estragos, muchos vecinos quemaron grandes
atados de ropa en los extramuros de la ciudad:

En la vieja carreta del aseo de calles, la carreta de la basura que, seglin Su Sefiorfa ha dispues-
10, debe recoger los despojos de los apestados difuntos, es decir, colchones, aimohadas, saba-
nas, ropas, etc. etc. y transportarlos a la Sabana para ser quemados fuera de la ciudad y evitar
asi un posible contagio [...] Y ala en la Sabana pueden verse centenares de montecillos forma-
dos de estos desechos que arden dia y noched.

No podemos, sin embargo, aventuramos a relacionar la costumbre de fabricar monigotes con la incineracion
de las pertenencias de los contagiados, aungue nos imaginamos que ese fatidico afio de 1842 se lo quemo
‘con ganas”. Si consta, en cambio, la familiaridad de los guayaquilefios con el fuego v la profunda raigambre
que la fiesta de los aros viejos ya tenia en el siglo XIX, como se extrae del testimonio de Festa, y a pesar del
terrible incendio que sufriera la ciudad un afio antes, en 1896.

El 1° de enero de 1898, el redactor del periddico El Grito del Pueblo describié lo que ocurrid el 31 de diciem-
bre de 1897, en el centro de Guayaquil;

[...] los relojes publicos dan las doce, y se oye la salva de cafionazos de la artillerfa, se echan a
vuelo las campanas de la ciudad, los vapores fluviales pitan, reviéntanse petardos y concluimos
afortunadamente las carillas®.

El parrafo es interesante porque permite leer entrelineas el agitado pulso de la ciudad modema, la que se
entrega a la celebracion y el jubilo de Fin de Ano, al tiempo que el reportero parece mezclarse con el ruido
de la escenay la velocidad de los acontecimientos que afuera transcurren.

No es muy comdn encontrar cronicas sobre los afios viejos en los periddicos de estos afios. Su publicacion
dependera, en buena medida, de la sensibilidad del redactor o corresponsal hacia una expresion que en
esos tiempos es mas propia de los sectores subalternos que de otros grupos sociales. Por eso, cuando se
narra la fiesta, casi siempre se enfatiza su caracter popular.

Un acontecimiento que merecio la atencion de los periodistas fue la llegada del siglo XX, El 1° de enero de
1901, el diario El Tiempo de Guayaquil publicd una serie de informes sobre la jorada del 31 de diciembre
de 1900, cuando se despidio el siglo decimonono:

Por las calles de “Colén” y “Caridad” unos muchachos cargaban un mufieco de regulares dimen-
siones que representaba el Ao Viejo. El cortejo era numeroso; la mayor parte enmascarados, que
lloraban, se lamentaban y decian un montén de adefesios en referencia al pobre anciano.

A las 9 varios individuos del pueblo se encontraban en una tienda de la calle de “Chandu”, velan-
do un muieco que representaba el siglo XIX.

Los Afos Vigjos

35



36

FLECHAZOS por Robin

TRISTE FIN
JUAN — jAfio malo!, debf haberte quemado
""al comienzo’.



En la calle de “Bolivar’, se encontraba también otro grupo llorando el afo y siglo viejo, v a todo
franseunte le pedian una peseta para comprar velas. A las 10, en la interseccion de las calles
“‘Clemente Ballén" y “Santa Elena” habia otro gran nimero representando al siglo XIX [...]7.

El reportero de El Tiempo hizo un notable trabajo de observacion y pudo constatar que los munecos de ase-
mn y paja se quemaron “en casi todas las calles de la ciudad’s. De esta forma, el evento trascendio la coti-
dianidad, a proposito del cambio de siglo, v los anos vigjos recibieron por primera vez la atencion de la pren-
sa escrita, obteniendo visibilidad en un medio publico.

Testamentos, aiios viejos y sociabilidad barrial

A'inicios del siglo XX, la fiesta de los anos viejos ya era reconocida como una tradicion que invadia la cotidia-
nidad del grupo familiar, el barrio y la ciudad. El ditimo dia del afio se escenificaba un ritual funerario, con un
monigote del “viejo” como figura central. A la entrada de la casa, generamente al pie del zaguan, sentaban
al muneco de trapo rellenado con viruta y aserrin, se prendian velas alrededor suyo y minutos antes de las
12 de lanoche del 31 de diciembre, se leia el testamento en medio de bromas vy frases picarescas que gene-
raimente aludian a familiares y vecinos.

La despedida del siglo XIX, el dltimo dia de 1900, se efectud en casi todos los barrios de Guayaquil. Unas
pocas horas antes de la medianoche, los mas jovenes recorrieron las calles en murga o procesion, pidien-
do “una peseta para comprar velas” o “una caridad para el ano viejo”, en medio de un atiborrado cortejo: “la
mayor parte enmascarados, que lloraban, se lamentaban...”®.

Uno de los elementos que con el paso del tiempo se perdio fue el uso de las mascaras, costumbre ligada
a ciertas diversiones publicas que introdujeron los espanoles, como los toros, el Camaval, la fiesta de
Inocentes en Quito, v toda la Sierra, vy el Ao Viejo en Guayaquil.

Cuando por decreto legislativo se crea en 1885 la Policia de Orden y Seguridad, dos de las contravencio-
nes que sanciona la ley son el “uso de mascara contra lo prescrito en los reglamentos o en tiempo no per-
mitido” y el “disparo de cohetes y armas de fuego en lugares publicos, fuera de los casos de la ley"°,

Claramente estas disposiciones estaban dirigidas a controlar los excesos que pudieran presentarse, espe-
cialmente por exaltaciones de caracter politico. No obstante, podemos suponer que durante las fiestas de
Fin de Ao si estaba autorizado el uso de mascaras, como sabemos por el relato de Festa y por la publici-
dad dedicada a este tipo de articulos que encontramos en la prensa de anos posteriores al decreto.

En lo que concieme a las fiestas de Inocentes, su popularidad en la Sierra, especialmente en Quito, era noto-
ria. Aunque para 1915, los afios viejos probablemente ya habian sido adoptados en Quito, aungque el centro
de atencion permanecia adn fijo en los Inocentes!!. El traslado de la costumbre de los afios vigjos a Quito
seguramente se produjo con la llegada del ferrocarril v la correspondiente intensificacion de las relaciones e
intercambios culturales entre costenos y serranos desde 1908.

Los Afos Vigjos

2: Nifos exhibiendo su afio
vigjo. £l Universo, Guayaquil, 1
enero 1984,

3: Viuda, su atuendo revela un
cambio en la moda femenina.
El Universo, Guayaquil, 2 enero,
1968.

4: Caricatura por Robin. £/ Uni-
verso, Guayaquil, 31 diciembre,
1966.

37



38

Resulta interesante destacar como la prensa de inicios de siglo va a construir una determinada representa-
cion de los afios viejos. La costumbre va a ser vista como “pueblerina”, razon por la que emerge timidamen-
te en las paginas de la prensa local. Asi, la alusion al “pueblo” o “bajo pueblo” como el sector sustentador de
la tradicion, sera constante:

Por doqguiera le interceptaban el paso a los transeuntes, los chicos del bajo pueblo, que no pue-
den olvidar la tradicional e inveterada costumbre de salir con sus mufiecos, que representan el
ano gue se acabal?,

Es necesario en este sentido, destacar el papel que cumple la primera generacion de reporteros modermnos,
en su lenta apertura a la construccion noticiosa de “lo popular”. En 1914, en el periddico El Guante, surge
una columna titulada “Mirando a la calle”, gue mantiene informado al publico sobre los sucesos diarios que
vive la ciudad. Los acontecimientos narrados transcurriran “en la calle” vy la sensibilidad hacia lo popular, en
el mejor de los casos, se fusionara con la habilidad del reportero para “capturar” la noticia.

Los anos viejos se convertiran, para los periodistas liberales, redactores de estas columnas, en una llamati-
va fuente de curiosidades. Ellos atestiguaran con sorpresa —y asi lo transmitiran— como esas costumbres “del
vulgo” se extenderan con el tiempo. Los relatos, unos mas vividos que otros, hablan de grupos de enmas-
carados, paseos, murgas, velorios y testamentos leidos en los barrios:

Con el mismo entusiasmo y animacion de otros afios, se ha recibido el afio de 1916. Desde las
primeras horas de la noche, las calles centrales se vieron invadidas por numeroso gentio, que se
detenia principalmente en las confiterias y salones, de los establecimientos elegantes de la ciu-
dad o ya en los cines’3,

La territorializacion simbolica de los afos viejos en el imaginario letrado de principios de siglo son los “barrios
populares”, como lo expresa una cronica de 1916:

En los barrios populares, donde se conservan todavia los rezagos de viejas costumbres, la ani-
macion fue también muy considerable; con los tradicionales paseos de los muiecos de paja, que
representaban el afo viejo, los cuales fueron guemados a las doce, v alrededor de las mesitas
de vendimia paso el pueblo un rato solaz'4.

Cuando el reportero habla de “rezagos de viejas costumbres”, establece una diferencia entre la costumbre
de los “otros”; los sectores populares, y las practicas modernas de los grupos ilustrados. Otros elementos
interesantes de la cita anterior son, por un lado, el convencimiento de que los anos viejos son una invencion
popular de antigua data; y por otro, aungue relacionados con los sectores bajos, No existe ninguna queja de
la intervencion del “vulgo” sobre el espacio publico de la ciudad, literalmente tomado por los celebrantes. Mas
bien, los sectores econdmicamente mas favorecidos parecen identificarse con esa iniciativa propia de la cre-
atividad popular: al decir que se trata de paseos “tradicionales”, tacitamente las clases altas y medias estan
aceptando el caracter ecuatoriano o “propio” de dicha festividad, e incluso simpatizan con el “rato solaz” que



pasa el pueblo “alrededor de las mesitas de vendimia®, porgue seguramente todos: propietarios y obreros,
ricos y pobres, analfabetos vy letrados, disfrutan de los fuegos artificiales, la musica y algarabia que impreg-
nan las calles, a propdsito del termino de un ano v el principio de otro.

Hay que anotar que parte de la fiesta desde hace méas de 100 arfios, es la lectura del testamento. Este for-
maba parte de un acto performativo que incluia el velorio del *viejo” vy la correspondiente murga o bullicioso
paseo por las calles del barrio y sectores aledanos, con el pedido de la “caridad” para enterrar al “muerto” o
de “una peseta para comprar velas’, como se decia ya hace un siglo'®, v la fingida exteriorizacion del dolor:
“En la calle de ‘Boyaca encontramos un grupo de jovenes llevando un afio 1900 vy los pobrecitos lloriquea-
ban; y decian que los abandonaba su padre, llamado Modesto!"16,

Uno de los elementos clave en la configuracion de una sociabilidad barrial que se genera alrededor de la fies-
ta de los anos viejos es precisamente el testamento. Hay que entender que 1os testamentos no solo son un
medio de expresion de la inventiva popular, sino un objeto de enunciacion donde se expresan los desencan-
tos del ano gque termina y se manifiestan sentidos que giran en tomo a la idea del tiempo, como la percep-
cion de cambio, transformacion, muerte y renovacion. Por ello, elaborar un testamento y leerlo en voz alta
durante las Ultimas horas del aho que culmina es un acto publico que testifica la conciencia de una historia
compartida y se convierte en el testimonio vital de la memoria colectiva de la comunidad imaginada —para
usar el término de Bénedict Anderson-—: el barrio, la ciudad, el pais.

Algunos testamentos eran expuestos en las fachadas y muros de las casas, amacenes o en los postes de
las esquinas, para que el transelinte husmeador pudiera deleitarse con las ocurrencias y picardias de los
ingeniosos del barrio:

Alas 10, en la interseccion de las calles “Clemente Ballén” y “Santa Elena” habia otro gran nime-
ro representando el siglo XIX, y en la puerta de la pulperia en que se hallaba, tendia un gran car-
telén conteniendo el testamento de lo que le llega al siglo XX17.

Es logico suponer que el contenido de estos testamentos no se limitaba Unicamente a exponer a los veci-
nos a la risotada publica, con chanzas e insinuaciones jocosas —generalmente de doble sentido—, sino que
también afloraba cierto discurso politico o de critica a la situacion del momento. Tampoco es dificil imaginar-
nos los roces entre la autoridad y los celebrantes, especialmente en tiempos de campana electoral, cuando
los animos se agitaban, pues a menudo se producian verdaderas grescas entre los seguidores de bandos
politicos contrarios.

La exageracion o hipérbole y el doble sentido eran poderosos mecanismos retéricos utilizados en los testa-
mentos. Y el tema politico no resultaba ajeno a esa légica. En la mencionada cronica de 1901, el monigote
que representaba al ano de 1900 llevaba el nombre de “Modesto”, o que sugiere gque el testamento conte-
nia razones que explicaban el porqué del nombre elegido. Un comentario del reportero del periddico El
Tiempo, aungue escueto, lo revela en buena medida: “Y en verdad que algo de modesto ha tenido el ano
de 190018,

Los Afos Vigjos

39



Otro importante elemento a tomar en consideracion dentro del andlisis de los testamentos es el registro de
habla. Definitvamente, estamos frente a un lenguaje coloquial que traslada la experiencia inmediata de la vida
cotidiana. Por su origen popular, la estructura estrofica de los testamentos, si eran escritos en verso, debid
haber sido la cuarteta, a modo de coplas o amorfinos; no obstante, la prosa siempre fue el género literario
mas utilizado.

El arquedlogo y periodista Angel Véliz Mendoza, en una nota publicada en 1981, rememora los testamentos
de los anos veinte y rescata uno de origen montubio, “leido en una hacienda arriba de Vinces”. Si confiamos
en el dato de su antigliedad, serfa uno de los més antiguos testamentos conservados:

Pa que a su mujer cogqueta A mi compadre Inocente
le quite la comezdn le dejo er potro melao:

le dejo una buena veta que a caballo regalao

a mi hijo Saloman. no se le mira er diente.
Pa que la vea negra Dejo mi vaca lechera

por haberme jorobao a la hija e Migueldn,

yo le dejo pa mi suegra y le dejo pa mi nuera,

las deudas que no hey pagao. pa gue cocine er fogdn'9,

Otro testamento que recogio Véliz, esta vez escrito en prosa y fechado en 1922, corresponde también al
mundo de la oralidad montubia, ubicado en el mismo Vinces, poblacion costeria conocida como “Paris chi-
quito”;

En Vinces, cabecera del cantdn del mismo nombre en la provincia de Los Rios, a los treinta y un
dias del mes de diciembre del afio de mil novecientos veintidds, ante mi don Eloy, escribano de
ndmero, y testigos que al final No se expresaran ni quisieron que conste, dictd su testamento el
senor Afo Viejo del barrio de las calles Sucre y Bolivar, y que es del tenor siguiente: A mi hijo al
que le dicen el Judio Errante le dejo todos los caminos, la manga real y trillos del canton para que
los recorra jalando canilla noche y dia, a pata impia y con sdlo un bototo de agua; a mi hijo
Vagoneta le dejo las calles del pueblo para que las aplane, asf como unas acciones de la Vagation
Company S.A.; a Terencio le dejo los bancos del parque para que alli se estaque a la salida del
rezo y las noches de retreta, y mueva la sin gleso [sic.] y no deje titere con cabeza; a la nifia
Enriqueta le dejo el balcdn de su casa para que se asome a mirar todas las tardes a su adorado
tormento Menelao |...]%°,

En el mismo articulo, Véliz describe el modo en que por esos anos se lefan los testamentos, al pie de los
anos viejos expuestos en la via publica:

Cuando faltaban quince o veinte minutos para que las campanas de la iglesia repicaran indican-
do las doce de la noche, por tanto, el finalizar el afio, el momento de la quema del muieco y reci-
pir al Afio Nuevo, sobre una mesa se paraba uno de los muchachos organizadores de la fiesta

40



invitando a todos a escuchar el testamento. Se hacia un silencio impresionante, habia grande
expectacion de los asistentes por saber quiénes eran los herederos y qué le dejaba a cada uno
[...] El joven encargado de leer el testamento asumia poses dramaéticas y actitudes tragicomicas:
carraspeaba fuertemente varias veces, miraba a todos los asistentes, tosfa y tosfa y, por fin, hacia
un breve silencio para dar el toque de suspenso y luego iniciaba la lectura?’.

Resalta el protagonismo de los muchachos del barrio, quienes tomaban la iniciativa de congregar a familia-
res y vecinos alrededor del “viejo”, que por lo general permanecia sentado toda la noche, en una silla o banco
de madera, al pie de la casa o a la entrada del zaguan, con un puro o cigarro en la boca y un letrero que le
colgaba del cuello, donde se lefa su nombre o alguna leyenda alusiva, y rodeado de velas que se adherfan
al piso de madera.

Después del jocoso velorio se procedia a disponer la fogata donde debia arder. El mufieco era confecciona-
do con tela, cartdon, paja, viruta y aserrin, vy su rostro dejaba ver a un anciano de barbas blancas, por la care-
ta gue sobresalia sobre el muion de tela rellena. Un valioso testimonio de como se confeccionaba el afo
viejo en la década de los treinta lo proporciona el profesor e investigador Hugo Delgado Cepeda:

Los muchachos seleccionabamos ropa usada de nuestro padre © hermanos mayores, saco vy
pantaldn, camisa, medias, zapatos y corbata —que a veces por ser prestados 1os retirdbamos
antes de quemarlo—-y rellenabamos estas prendas de vestir con viruta y aserrin, material indispen-
sable que recogiamos del taller de carpinteria de un artesano del barrio que cepillaba y aserraba
tablas. Forméabamos el cuerpo del mufeco con tela y lo cosiamos con agujeta de colchonero.
Las manos las haciamos con carton o cartulina poniendo sobre ellas nuestros dedos, dibujando-
los y luego recortandolos para afiadirlos a los extremos de ambos brazos. La cabeza del “afio
viejo” la elabordbamos con las medias largas de nuestras hermanas, en la parte ancha de la pan-
torrilla, como cuando haciamos las pelotas de trapo, la que rellendbamos con lana o algoddn —y
a veces con paja— Y la coslamos con el resto del cuerpo; después le colocébamos la careta que
comprabamos en la pulperia del barrio, la que siempre, siempre, era la imitacién de un anciano
con barba y bigote blancos de algoddn, con un cigarrilo en la boca. A todo el mufieco le ponia-
mos abundantes pedazos de sal en grano, en terrones, que se vendia por libras, para que chis-
porroteara al arder, con unos pocos petardos??.

En algin momento, entre 1920y 1930, los celebrantes dejan de utilizar mascaras —de hecho, el Ultimo regis-
tro que tenemos de jovenes enmascarados, recorriendo las calles del puerto, corresponde a 191823 y la
fiesta callejera, poco a poco se convierte también en “bailes de sociedad” organizados por la burguesia, en
los salones “exclusivos” de la ciudad:

Salén Dancing del American Park.

Hoy dia 31 de Diciembre 1930.
Invitamos al culto pueblo guayaquilefio a
los grandes bailes de disfraz en el Salon

Los Afos Vigjos

41



'f SALN DANCING i

sliw
deadn les B,

alogria,

AMERICAN PARK 4
i 3_I te Diclembra 1930

Tifiles v gran
s parn s den

uhs RS
Todos & gozar de un rato do sana

ELIAS ALVEAR

42

RUNIRA “NIEVE IF ARTUAREY

Dancing del American Park y en el Salon Aire

Libre en donde se encontraran Cenas v Licores

finos al alcance de todos los bolsillos.

Habra también fuegos artificiales en gran escala
incluso de un castillo para la despedida del Afo Vigjo
MUsica por una competente orquesta desde las 5 p.m.
Todos a gozar de un rato de sana alegria?#.

Sin embargo, la gran mayoria del pueblo continuaba divirtiéndose como antes: paseando, velando y que-
mando a los anos viejos, recorriendo el malecon y bailando hasta el dia siguiente, en medio de una verda-
dera algarabia callejera. Una cronica de la columna “Mirando a la calle”, del periddico EI Guante, asi lo
destaca:

Como de costumbre, pasd anoche alas doce, el afio de 1912, con reuniones alegres en muchas
casas de la ciudad y con las tradicionales procesiones de los muriecos que representan el ano
viejo y que son incinerados a dicha hora en medio de algazaras, ruidos de cohetes, disparos de
revolveres, toques de campanas, pitos, etc., etc., en fin, todo lo que hace ruido?®,

Buena parte de las resefias de Fin de Afio que hacen los periddicos de las primeras décadas del siglo XX,
insisten en el caracter popular de la celebracion y aungue a veces se la califica despectivamente como “cos-
tumbres del bajo pueblo6, no pueden desconocer la masiva aceptacion gue la fiesta de los anos vigjos va
obteniendo en las diferentes clases sociales:

En el malecon la concurrencia era numerosisima y el trayecto se hacia casi imposible. Los balco-
nes vy edificios fiscales estaban llenos de familias [...] Eran las dos de la mafiana y el entusiasmo
de las fiestas no decrecia?’.

El 31 de diciembre era un dia propicio para reunirse con la familia y l1os amigos, y pasar un momento de
distraccion. Y la fabricacion del mufieco se convertia en un fabuloso pretexto para renovar lazos de amistad,
resolver problemas o reunirse en un entormo mas cercano. Incluso, quienes estaban presos por contraven-
cion, mantenian la esperanza de ser indultados cuando se acercaban las fiestas de Navidad y Fin de Aho:

Con motivo de Afio Nuevo, vy a fin de que pasen con los mufiecos que el vulgo denomina “afios
viejos” seran hoy puestos en libertad los contraventores que se hallen en la carcel a érdenes del
sefior comisario 1° nacional. jLos infractores bendeciran piedad tanta!28,

La participacion e intervencion de los policias y celadores durante las festividades variaba de acuerdo a las
disposiciones de las autoridades respectivas. A inicios del siglo pasado habia que pedir permiso a la
Intendencia para llevar mascaras en la calle?9, por el peligro siempre latente de que ladrones infiltrados come-
tieran fechorias.



Por ofra parte, debian evitar las constantes rifias que se formaban cuando un grupo de muchachos, en tipi-
Co acto de “guaperia’, arrebataba el afio vigjo a la “gallada” de otro barrio. Entonces, la policia imumpia en la
escena repartiendo porrazos a diestra vy siniestra, para apaciguar la situacion; asi mismo, se detenia a
quienes lanzaban cohetes vy fosforos a la ropa de los transelintessC. Pero la principal preocupacion para los
agentes del orden siempre fue la potencial carga politica que llevaban algunos mufecos y testamentos
de Fin de Ano.

Con el paso de los anos, el tinte paltico de los anos viejos aumenta. A ello contribuye, en gran medida, el
papel que empiezan a desempenar los sindicatos, gremios vy asociaciones de trabajadores, asi como algu-
nas organizaciones de base, que a mediados del siglo XX se hacen cargo de la organizacion de la fiesta en
circulos laborales y comunitarios.

Enlos anos cuarenta y cincuenta, la visibilidad de los anos viejos en la prensa guayaquilena se muestra ambi-
valente. Se registra no obstante el concurso organizado por el American Park en 1942; evento que constitu-
ye uno de los primeros intentos de masificar lo afios viejos. Sin embargo, al afo siguiente, los duefios del
parque prefirieron montar un espectaculo de “fuegos artificiales y hermosos castillos™!. La razon de tal des-
carte pudo deberse a una campana moralizante que levantd un sector de la prensa, a proposito de la utiliza-
cidn de nuevos tipos de petardos: los denominados “ratones”, que solian lanzarse a los transelntes32,

En 1945, el Central Park —un parque de diversiones de caracter popular, ubicado detras del convento de San
Francisco, en pleno centro de la ciudad— promueve un concurso de anos viejos que diario El Universo cali-
fica como “la nota mas sensacional de este Fin de Ano”3S; no obstante, en los dias siguientes al 31 de
diciembre, no hay ni una sola mencion del evento®4, A pesar de este silencio, sabemos que los duenos del
Central Park contrataron a artesanos para que fabricaran mufiecos que representaban a los lideres del “eje
fascista” y desfilaron anos viejos pertenecientes a los diferentes barrios de la ciudad, pero sobre todo a “comi-
tés y organizaciones obreras”ss,

Asi mismo, en 1951, miembros de la Asociacion Deportiva Juvenil “lsmael Pérez Pazmino” visitaron los velo-
rios del barrio Garay para elegir el “mejor afo vigjo”, en interaccion con los artesanos y habitantes de ese sec-
tor del oeste guayaquilenose,

Las campanas moralizantes que a mediados del cuarenta atacaron la utilizacion de petardos y polvorines
durante el festejo, apuntaron luego a las viudas. Personaje gue se hiciera visible a inicios de los cincuentas?,
en medio de risas, curiosidad y polémica, en especial, por el fugaz travestismo que implicaba el hecho de
que un hombre se vistiera de mujer e introdujera en su actuacion ademanes, movimientos y gestos exage-
radamente femeninos. La que anotamos a continuacion es una de las opiniones que surgieron, sobre las pri-
meras viudas gue se vieron en el pais:

Pero la mentalidad popular con su humorismo ha retocado el ritual de esta media noche con la
costumbre de los “testamentos” en que la ironia se solaza en formar parejas absurdas, en salpi-
car el enlace con la indirecta llena de malicia [...]38.

Los Afos Vigjos

43



44



El relato anterior sugiere que las viudas aparecieron como personajes vinculados al ritual Iidico de cortejo,
velatorio y lectura del testamento. Todos esos elementos son primordiales para entender la dinamica integra-
dora de una sociabilidad de caracter barrial, que predomind, a pesar de las prohibiciones y los cambios de
época.,

Aiios viejos, politica y esfera piblica:
el concurso de diario El Universo (1962-1993)

A mediados del siglo XX, los barrios de Guayaquil mostraban afios viejos que representaban determinados
aspectos, hechos o situaciones reales. Con el paso del tiempo se generd una practica espontanea al inte-
rior de los barrios, las instituciones v las “galladas” para la organizacion de la fiesta y la puesta en escena de
los anos vigjos, las cuales variaban segun la capacidad econdémica de los participantes, vy presentaban la
posibilidad de expresarse de diversas maneras, 1o que introducia ribetes de competencia. Las “galladas”
mejor organizadas levantaban tarimas vy representaban “cuadros” con anos viejos vy leyendas que general-
mente aludian a la actualidad poltica, tanto nacional como internacional. Una nota periodistica de 1961,
destaca esa efervescencia:

[...] ayer, como en ninguin otro afio habla podido observarse, aprovechandose de determinados
motivos de orden politico, tanto nacional como intemacional, fueron recibidos afios viejos repre-
sentando figuras de personajes politicos, en tarimas o tribunas especiales, debidamente
engala[nadas] con guimaldas multicolores, lo que aumentd la nota festiva del dia y de la noche3°,

El 31 de diciembre de 1960, los transelntes del centro espectaron, en medio de una pertinaz llovizna, mur-
gas, paseos y “‘cuadros” en tarimas levantadas por “galladas’, clubes barriales deportivos, organizaciones uni-
versitarias40 e instituciones como la Policia, la Marina vy el Ejército.

Dos afios despues, en 1962, diario El Universo convoco a un concurso de afios viejos, haciéndose eco
de esta costumbre de arraigo popular en nuestro medio. En su primera edicion, los directivos del diario
entregaron un primer premio y un segundo premio, aungue al afo siguiente, aumentd el nimero de recono-
cimientos.

Este concurso de 1962 fue un verdadero éxito por el interés de los barrios en inscribirse y la masiva afluen-
cia del publico. En su pagina editorial, El Universo pide a los concursantes que una vez concluido el festejo,
la noche del 31, no se incineren los mufiecos ‘para que marfiana (1° de enero) sean paseados en vehiculos
por todos los barrios, a fin de que quienes no pudieran concurrir al Boulevard puedan, sin embargo, deleitar-
se viendolos™1.

Entre los “cuadros” o sketches de ese primer concurso destacaron, por su ndmero, aquellos que se ocupa-
ron de temas politicos. El primer premio fue para los artesanos Radl Cruz y José Cruz, padre e hijo, con un
mufeco que representaba a José Marfa Velasco Ibarra.

Los Afos Vigjos

5: Afo viejo que denucia pro-
blemas entre Ecuador y los
EE.UU. por el mar teritorial.
El Universo, Guayaqul, 31 di-
ciembre, 1974.

6: Afo viejo que representa el
espacio de galanteo creado
por las discotecas. £/ Universo,
Guayaquil, 1 enero, 1971,

7: Afo viejo en el que se
denuncia problemas con el
agua potable. El Universo,
Guayaquil, 3 enero, 1984,

45



46

La Direccion de EL UNIVERSO ha Resuelto Promover
un Interesante Concurso de Munecos de Ano Viejo

Bases Del Concurso de  HABAA 005 PREMIDS, OE 1000 ¥ 500
Muiiecos de Ao Viejo SUCRES, PARA LDS MEIORES MURECDS
Organizade Por EL UNIVERSD! rovaus mantican 1os manmios, cuvmes v

T —
S

FLECHAZOS Por ROBIMN
o (icHapy | WIESD/ |
: n _

_'//: JLLEVATE TU g
PAGUETE {
A [
=

10



En su segunda edicion (1963), el nimero de barrios inscritos ascendio a 79 y esto desbordd la capacidad
logistica de los organizadores, por 1o que se tuvo que ocupar la calle Santa Elena en su acera colindante con
la 9 de octubre, para dar cabida a todos los barrios, gremios e instituciones participantes. Se otorgaron cinco
premios y resultd ganador el barrio de Teniente Ledesma y Alcedo, en la persona del artesano José Genaro
Ortega, quien afios mas tarde serfa conocido bajo el seuddnimo de “el mago del papel”. Ese afo, el nime-
ro de paseantes que recorrio la exhibicion fue enorme:

[...] venian de mas alla del rio, de mas alla del cerro, de mas all4 de los extramuros. Y venian del
rio mismo, del cerro mismo, de los extramuros mismos. Nadie se habia guedado en casa, nadie
habia hecho oidos sordos al llamado de este Diario?2.

Nuevamente, l1os mufiecos que mas llamaron la atencion fueron los que representaban a personajes de la
politica, tanto nacional como mundial. A 1o largo de la calle 9 de octubre, compartian tarimas Carlos Julio
Arosemena, Don Buca, Velasco Ibarra y Nikita Kruschov. Junto a ellos, “Juan Pueblo” destacaba como el per-
sonaje mas veces representado, siempre interrogando a los politicos, pidieéndoles cuentas o denunciando la
corrupcion.

En 1963 se instituyd ademés, el concurso de testamentos, con tres primeros premios. La ganadora fue Mina
Rosalia Mateo Ledn, que recibié 3.000 sucres. Le siguieron Hugo Torres Castillo con un premio de 2.000
sucres y Gustavo Andrade Torres con uno de 1.000 sucres. En los anos siguientes, El Universo convocaria
ambos concursos, mas el de los “balcones engalanados” que se incorporaria despues.

En 1964, a pesar del predominio de los sketches polticos, se produce un interesante acercamiento a cier-
tos temas que no habian sido tratados hasta ese momento: el mundo de la farandula aparece en escena
con una representacion de Los Beatles en plena “tocada”; y el primer “monstruo” del aln no tan influyente
poder mediatico: un ciclope con los brazos alzados, elevando la esfera terraquea, en actitud feroz. En la foto-
grafila que publicd El Universo puede observarse una nutrida concurrencia de nifios y nifias que admiran
asombrados, la estampa de semejante criatura#s.

El 31 de diciembre de 1969, El Universo organizd un concurso de viudas que no volvid a repetirse, en una
tarima levantada por Radio Cristal, en 9 de octubre y Boyaca. Los participantes modelaron frente a un jura-
doy “una masa exigente de espectadores que juzgaron sus hechizos, elegancia, porte y donaire™#4. Este fue
un intento por “reglamentar”, de alguna manera, la actuacion publica de las viudas, con el objetivo de evitar
la presencia de delincuentes infiltrados que aprovechando la algarabia de Fin de Afo, empezaron a cometer
atracos haciéndose pasar por viudas#s, Anos después, en 1979, un Intendente de Policia que llegd a ser
Presidente del Ecuador y salié expulsado del poder por “incapacidad mental”, intentd prohibir las viudas vy los
no menos famosos “ratones”. Aungue decayeron en ndmero, se siguieron viendo viudas en los ochenta, y
en los noventa, aungue muchas menos. Hoy, esa costumbre de travestismo ritualizado practicamente ha
desaparecido en Guayaquil.

Con el concurso de El Universo se puso en valor una expresion popular que en su dimension sociopolitica,
ya se habla convertido en un poderoso canal de exteriorizacion del descontento popular. Los afos viejos

Los Afos Vigjos

8: Anuncio de la primera edi-
cién del concurso de anos vie-
jos, convocada por el diario El
Universo. El Universo Guaya-
quil, 28 diciembre 1962.

9: Caricatura por Robin. £ Uni-
verso, Guayaquil, 31 diciembre,
1988.

10: "Viudas y anos vigjos". £l
Universo, Guayaquil, 31 di-
ciembre, 1969.

47



48

nunca estuvieron exentos de esta carga; siempre ha existido, a través del tiempo, la natural tendencia a mani-
festar los sentimientos y aspiraciones de una sociedad civil insatisfecha.

No obstante, el concurso de los afios viejos que se organizéd y produjo a gran escala en Guayaguil, entre
1962 y 1993, potencid una suerte de esfera plblica alternativa a aquella “oficial” controlada por el Estado,
los grupos de poder y los medios de comunicacion.

En las tarimas que se levantaban a lo largo de una avenida principal con exposicion de mufecos y escenas
comicos, el ciudadano comin podia expresarse con mayor libertad, a pesar de los constantes choques con
la fuerza publica, que si se produjeron, sobre todo en periodos de dictadura civil y militar.

La tarima, como elemento simbdlico ligado a la actividad electoral, reproduce algunos mecanismos que €l
politico utiliza para llegar a las masas. Asi, el artesano hacedor de afios viejos o el individuo que actia como
ciudadano opinante, se apropia de los cddigos de los politicos e invierte su relacion con ellos, a través de la
critica a sus acciones desde el mismo lugar fisico y simbolico (tarima) que aquellos utilizan para poder con-
seguir los votos de la gente.

A través de los anos, el concurso Vvisibilizd temas y representaciones dominantes en el imaginario colectivo,
asl como ideologias heterogéneas y variados discursos que podian enunciarse en términos de protesta,
resistencia o apologia a las interioridades del poder. Otro aspecto social que estimuld el concurso fue la for-
macion de un gremio especializado de “mufiequeros” o artesanos fabricantes de monigotes que contribuye-
ron a impulsar la vigencia de la tradicion y a extender el mercado.

Los afnos viejos como producto sociocultural son mas gque un patrimonio intangible de los ecuatorianos.
Simbolizan y representan la esperanza de millones de personas que una vez al ano se congregan en un acto
publico para abrazarse, besarse, estrecharse las manos y compartir augurios de mejores tiempos, en un ritual
purificador que los convoca y redine en comunidad.

NOTAS

1 Apostol que delatd a Jesus a los romanos por treinta denarios. blanco, etc., que representan en la actualidad acontecimientos o
N. del E. personajes destacados, cargados de critica social. N del E.

2 Rodrigo de Triena, “El Aflo Nuevo de dona Mariquita en los tiem- 5 Pedro José Huerta, Guayaquil en 1842: Rocaluerte y la epidemia
pos del garcianismo”, £ Universo, Guayaquil, 1 enero 1961. de fiebre amarilla, Universidad de Guayaquil, Guayaauil, 1987, p.

3 Martha Tomal4 de Florencia, “El afo viejo, ¢una tradicion ecuato- 139.

riana”?”, £l Universo, Guayaquil, 31 diciembre 1972. B Grito del Pueblo, Guayaaui, 1° enero 1898,

4 Fiestas que realizan en Valencia las Visperas de San Josgé, patron
de los carpinteros, el 15 de marzo de cada ano. Actuaimente esta
celebracion, que parece haber tenido sus inicios en el siglo XVII,
tiene como elemento central la construccion y emplazamientos de
‘ninots”, enormes mufiecos, hechos de cartén de piedra, corcho

El Tiempo, Guayaauil, 1° enero 1901.
El Tiempo, Guayaquil, 2 enero 1901.

© o N o

El Tiempo, Guayaauil, 1° enero 1901.



10 Leyes y decretos de los congresos de 1885 y 1886 y decretos
glecutivos de la misma época, Quito, Imprenta del Gobiemo,
1887.

11 H Tiempo, Guayaquil, 2 enero 1915,
12 H Guante, Guayaquil, 1° enero 1919.
18 H Guante, Guayaquil, 1° enero 1916.
14 loidem, (el subrayado es mio).

15 H Tiempo, Guayaqull, 1° enero 1901,
16 Ibidem.

17 Ibidem.

18 Ibidem.

19 Angel Véliz Mendoza, “Ya no se hacen ni leen testamentos antes
de quemar a los Afios Vigjos”, El Universo, Guayaquil, 29 diciem-
bre 1981.

20 Ioidem.
21 Ibidem.

22 Hugo Delgado Cepeda, “Los ‘afios viejos' de la década de los 30"
(articulo inédito facilitado por el autor).

23 Hl Ultimo registro que tenemos de jovenes enmascarados reco-
mendo las calles del puerto, corresponde a 1918, en £ Guante,
Guayaqui, 1° enero 1918.

24 H Universo, Guayaquil, 31 diciembre 1930.
25 H Guante, Guayaquil, 1° enero 1915.

26 Léanse, por ejemplo, los titulares “jQué suerte!” (Bl Guante,
Guayaquil, 31 diciembre 1918) donde se habla de los mufiecos
“que el vulgo denomina afios Vviejos”, y “Anoche en la ciudad”, en
que se reprocha a “los chicos del bajo pueblo, que no pueden
olvidar la tradicional e inveterada costumbre de salir con sus
mufecos” (E Guante, Guayaqui, 1° enero 1919).

Los Aros Vigjos

27 El Tiempo, Guayaaull, 2 enero 1901,

28 £l Guante, Guayaquil, 31 diciembre 1918.
29 H Guante, Guayaquil, 1° enero 1918.

30 E Universo, Guayaquil, 1° enero 1924.

31 H Universo, Guayaquil, 31 diciembre 1943,

32 Respecto a la campafa moralizante, véase £l Universo, 1° enero
1943y 21 diciembre 1945,

33 H Universo, Guayaquil, 30 diciembre 1945.

34 En el diario El Telégrafo tampoco aparecen comentarios sobre el
CoNCurso.

35 H Universo, Guayaquil, 30 diciembre 1945.
36 £l Universo, Guayaquil, 31 diciembre 1951,

37 Enlaprensa no hay registro anterior a 1950 que atestigle la exis-
tencia de las viudas. Tampoco lo recuerdan los informantes con-
Sultados.

38 H Universo, Guayaquil, 31 diciembre 1955.
39 H Telegrafo, Guayaquil, 1° enero 1961.

40 Ese afo, la Federacion de Estudiantes Universitarios del Ecuador,
FEUE, organizd un concurso de anos Viejos, cuyo primer premio
correspondio a los artesanos Raul Cruz y José Cruz.

41 El Universo, Guayaquil, 31 diciembre 1962.
42 El Universo, Guayaquil, 1° enero 1964,
43 El Universo, Guayaquil, 2 enero 1965.
44 El Universo, Guayaquil, 31 diciembre 1969.
45 El Universo, Guayaqul, 1° enero 1968.

BIBLIOGRAFIA

Chévez Franco, Modesto
1998 (1930). Cronicas del Guayaquil Antiguo, Tomo 1, Guayaquil,
Compafifa de Cervezas Nacionales.

Congreso

1887. Leyes y decretos de los congresos de 1885y 1886 y
decretos ejecultivos de la misma época, Quito,
Imprenta del Gobiermo.

Delgado Cepeda, Hugo
s/f. Los “afos vigjos” de la década de los 30, ms.

Festa, Enrico
1993 (1897). Darien y el Ecuador. Diario de viaje de un naturalista,
Coleccion Monumenta Amazénica, Quito, Abya-Yala.
Huerta, Pedro José
1987. Guayaquil en 1842: Rocafuerte y la epidemia
de fiebre amarilla, Universidad de Guayaquil, Guayaquil.
Pérez Pimentel, Rodolfo
1988. El Ecuador profundo, Tomo IV, Guayaquil,
Editorial Universidad de Guayaquil

49






La fiesta de inocentes
y ano viejo. Una sintesis
de costumbres desvanecidas

Martha Flores*

Actualmente la celebracion del Fin de ANO es una de las mas esperadas en nuestro
pais, de ella participan personas de todas las edades. En el transcurso del dia 31 de diciembre, en los barrios
de Quito, se puede apreciar en cualquier punto de la ciudad, grupos de amigos o parientes trabajando en la
elaboracion del “viejo”. Este personaje requiere toda una preparacion gue no incluye solamente la elabora-
cion del monigote y su escenografia, sino la puesta en escena de un séquito compuesto de viudas y disfra-
zados, que lo acompafaran durante la tarde y noche poniendo la nota de humor alrededor del mufieco.

La tradicion del Afo Viejo se celebra intensamente en ciertos barrios, tanto del norte como en el sur de Quiito,
aunqgue fue en el centro de nuestra ciudad donde hasta mediados del siglo XX se concentraba la mayor parte
de monigotes realizados para esa noche. De acuerdo a la informacion hasta ahora recopilada, la celebracion
de Fin de Ano vy la guema del monigote fue, entre finales del siglo XIX'y principios del XX, tan solo una parte
de la conocida fiesta de Inocentes. Esta fiesta iniciaba cada 28 de diciembre y cuminaba, asimismo, cada
6 de enero. En gran ndmero, los quitefios expresaban su regocijo saliendo disfrazados a las calles para diver-
tirse, ya sea en grupos de parientes o amigos. Durante este periodo de fiestas, habian dias mas concurridos
que otros. Fue este uno de los momentos festivos mas esperadas en el ano.

* Historiadora, investigadora para el Museo de la Ciudad y el Fondo de Salvamento del Patrimonio Cultural de Quito, FONSAL.

Los Afos Vigjos

1: Portada revista Caricatura N°
4, Quito, 1 de enero 1919. llus-
tracion de Teran. Fondo de
Ciencla Humanas del Banco
Central. Caricatura Tomo |, N°
1-38.

o1



52

Tomando en consideracion estos breves antecedentes de la celebracion del Afo Viejo, saltan a la vista algu-
nos cuestionamientos que rodean esta tradicion: ¢ Por qué una fiesta tan querida por los quitenos de anta-
fio, como era la de los Inocentes, No sobrevivio como parte de nuestras tradiciones de fin afio? ¢Se trans-
formd la fiesta del Ao Viejo en una corta sintesis de los diez dias dedicados, en otros tiempos, a la celebra-
cion de Inocentes? ¢ Qué circunstancias motivaron la desaparicion de una fiesta vivida con tanta alegria
en Quito, de la que podriamos aventuramos a decir, durd aproximadamente hasta la década de los afios
sesenta?

Estas son las preguntas gue guian el breve estudio™que desarrollamos a continuacion y en el que intenta-
mos conocer la tradicion del Afio Viejo, dentro de un marco histérico-social, como parte de una celebracion
mayor: la fiesta de Inocentes. Ambas celebraciones populares podrian ser el resultado de una herencia cul-
tural que se forjo a traves de siglos de historia, en la que Quito fue una ventana abierta a otras culturas. Con
este proposito se han rastreado varios tipos de fuentes: prensa escrita, fotografia, tradicion oral, documenta-
cion de archivo, pretendiendo en la medida de o posible, aprehender en retrospectiva las tradiciones de
Fin de Ano.

Memoria de las tradiciones perdidas

Fue la fiesta de los Santos Inocentes, en Quito, una de las celebraciones mas queridas y afioradas, pero
lamentablemente en la actualidad pervive solamente en el recuerdo de los quitenos de antano. Era una época
del ano esperada con jubilo en la que se desataba una febril sintonia entre todos los habitantes de la ciudad.

El disfraz, como un recurso importante de la fiesta, fue susceptible a variaciones e influencias externas, es
decir, ciertos personajes gue en algunas épocas causaron furor, en otras fueron perdiendo acogida: “Tienden
a desaparecer los monos de rabo de raso tan en boga antes. Ahora son empalagosos payasos y dominds
encapuchados los disfraces mas frecuentes, sin contar con los padres belermos de jeringa antigua” (Andrade
Coello 1934:28). Los belermos parecen haber sido personas disfrazadas de sacerdote betlehemita; atuen-
do que aparentemente fue comun incluso desde el siglo XIX como describe Pedro Fermin Cevallos (1889,
en Carvalho Neto 1994:51). Mientras que el traje de domind encapuchado parece haberse basado en una
mezcla de colores blanco y negro.

Oftro ingrediente infaltable fue el ingenio v la imaginacion que se desbordaban para tal ocasion. La “sal quite-
fia” era un factor importantisimo desde el principio hasta el fin de la fiesta, como se recuerda en la memoria
de los quitefios de los afios treinta: “salian todos [...] a festejar, a sentarse en la Plaza Grande, ahi era los
cachos de los vigjitos, de los mas ya vigjitos, era un goce oirfles esa de cachos y les premiaban. Ahi en la
grada de la Catedral y en las banquitas todo el mundo. Era un goce porque era esa la plaza Grande vy
era llenecesita™.

** Deseo expresar mi agradecimiento a las personas e instituciones que me brindaron generosamente su ayuda en la blsqueda de fuentes e hicieron posi-
ble el estudio del presente tema: Biblioteca Aurelio Espinoza Polit, representada por el Padre José Ayerve; Biblioteca y Fondo de Ciencias Humanas del
Banco Central del Ecuador, al grupo de tradicion oral del Centro de Experiencia del Adutto Mayor (CEAM), dirigido por el doctor Paz; v a todas las perso-
nas que compartieron conmigo sus memorias de infancia y juventud. Deseo agradecer tambien a Soffa Luzuriaga, Marfa Pia Vera y Marfa Antonieta Vasquez
pOr SU apoyo.



Los Afos Vigjos

En base a memorias orales conocemos que para mediados del siglo XX, década del cuarenta a cincuenta
aproximadamente, la fiesta de Inocentes iniciaba, desde los primeros dias del mes de diciembre con la apa-
ricion individual y esporéadica de clertos personajes disfrazados que en los diferentes barrios quitefios, reali-
zaban algo asi como una actuacion teatral; apariciones que servian de preambulo a la gran fiesta:

Lo que siempre primero aparecia es un hombre disfrazado de domador y venia trayendo en una
cadena un 0s0, entonces se paraban en una esquina, en cualquier esquina del barrio y los chi-
COSs enseguida pues, haciamos un circulo alrededor de él. El domador hacia bailar al oso o dife-
rentes animales, pero principalmente era el 0so; ofras veces cogia a un lobo o lo que tenian de
disfraz, tocaban una pandereta y se hacian acompanar de una tercera persona, usuamente un
niflo que era el que recogia las contribuciones. Entonces le hacian bailar al oso, supuestamente
y decian todas las malas palabras vy todas las cosas que se les ocurria. Como era una ciudad
pequefia, pues entonces el disfrazado obviamente conocia las costumbres vy los pecados de las
gentes del barrio y ahi aprovechaba para decirlas, usualmente de las mujeres, entonces salia
corriendo el 0so pues, vy a la otra esquina [...] Era muy parecido en todos los barrios. Entonces
habia una especie de bestiario, no. Luego venian los payasos [...] y bajaba corriendo con un cho-
rizo que lo hacfan con una media de mujer, con una media de nylon, la rellenaban con algo e inme-
diatamente los muchachos se ponian atras de el a gritarle: “payasito la leccion”, y entonces el
payasito corria, se paraba debajo del balcon de alguna chica y daba la leccion, siempre alguna
cosa comica pero grosera también, entonces los chicos le perseguian v el hacia pues como que
les perseguia a golpearles. Entonces era la gran fiesta del barrio, porque no habia un horario de
la hora en que aparecia el payaso. Van apareciendo durante todos los dias del mes, en el mes
de diciembre, entonces iban apareciendo, entonces uno estaba siempre a la expectativa de que
aparezca el payaso. Entonces en cada barrio pues habla cuatro, cinco, seis, ocho disfrazados,
pero eran cada cual individualmente, no es que salian en conjunto los payasos, eso era durante
unos quince dias aproximadamente, hasta el dia veintiséis, veintisiete, veintiocho que ya comen-
zaban a organizarse las familias, entonces las familias organizaban comparsas, entonces grandes
grupos familiares, entonces se cogia temas?.

Cuando ya comenzaba propiamente la fiesta de Inocentes, es decir alrededor del dia veintiocho
de diciembre se velan ya los grupos de disfrazados. Muchachos que éramos, participabamos
haciendo chiste de todo, s, sallamos a las calles, cantabamos, obrabamos, disipabamos asi el
tiempo. fbamos, en algunos barrios como el de Santa Béarbara, de puerta en puerta de calle, v
nos recibian, nos brindaban diferentes bebidas [...] No, no nos metiamos, en el zaguan no mas
era, salia la familia de la duefia de casa, todos ellos nos atendian, nos atendian con fervor y hasta
con amor, muy bien nos atendian y ahi nos brindaban pues, colitas, chichas que sabian prepa-
rar, en fin3,

Calificado como empalagoso, el payaso fue entonces otra figura muy popular, tenia careta o la cara pintada,

vestia un traje colorido y grandes zapatos, un sombrero conico y un chorizo, igualmente era un personaje que
en medio de rechiflas y bulla era atacado por los pequenos con conocidas coplas:

53



o4

‘Payaso que no valis, a tu mama te parecis” [...] ese era un disfraz muy corriente, con una cosa
como un chorizo, no. “Tu chorizo Nno me asusta porque es hecho de algododn” [...] entonces aso-
maba el payaso v los chicos se alborotaban alrededor: “payasito la leccion tu mamita sin calzon”
[...] les daba duro a los chicos y volaban los chicos, entonces volvian y volaban a gritarle: “tu cho-
rizo no me asusta porgue es hecho de algodén™.

Durante las primeras décadas del siglo XX, afos veinte, “las peluquerias de los barrios eran los sitios donde
se alquilaban disfraces y se vendian caretas”5. Conforme avanzaba el siglo los comerciantes fueron estable-
ciendo negocios de disfraces y otros accesorios como caretas, sombreros, zapatos, etc. para estas fiestas.
El surgimiento de este tipo de comercio denota la gran participacion ciudadana en la fiesta de Inocentes.
"Todos esos vestidos alquilaban [...] Mi mamita alquilaba para toda la noche por [allmacenes especializados
en disfraces [que] fueron precedidos por las barberias, ejemplo. [disfraz] de chola, alquilaba en, creo que en
unos 5 sucres, 4 sucres, era bien barato el alquiler de los vestidos” 8,

Esta era una celebracion que desbordaba no solo colorido por la variedad de disfraces, mUsica y baile, sino
emotivos sentimientos de alegria y reconciliacion entre los guitefios. Los medios de prensa escritos de la
época, ponen de manifiesto el ambiente en las calles vy plazas de la ciudad, la alegria y participacion de los
ciudadanos de la capital y los puntos de encuentro donde se finalizaba con un baile general de todos los dis-
frazados en la plaza y en sitios de diversion conocidos’.

Los Inocentes: del caracter popular y religioso de la fiesta

Las celebraciones populares no eran Unicamente actos colectivos organizados, sino gue nos demuestran los
diversos aspectos de los elementos simbdlicos paganos v cristianos. Su trasfondo nos habla también de una
riqueza cultural que crea y recrea estas tradiciones a través de los siglos. De ahi que podriamos clasificar las
festividades en dos categorias claramente notorias: las de caracter civil, popular y las de tipo religioso. Sin
embargo vale recalcar que el elemento religioso coexiste con 1o popular, como efectivamente ocurre con la
fiesta de Inocentes. El episodio biblico de la muerte de los Santos Inocentes, deja de ser el recuerdo de un
hecho histdrico draméatico vy reviste un caracter pagano.

Sileemos entre lineas, lo que los medios escritos o fuentes primarias dicen de estos acontecimientos, vere-
MOs que estos ritos populares constituyen: “una fuente histdrica de suma importancia para analizar algunos
aspectos y problemas de gran interés de la sociedad espaniola y por ende, de la indiana. Todas ellas reuni-
an abundantes notas comunes, sobresaliendo las de tipo politico social” (Lopez 1992:19).

De esta rica fuente de informacion podemos diferenciar en primer lugar el caracter que se le imprimia a la
fiesta: “Toda jomada festiva en el Nuevo Mundo estuvo conformada por dos elementos basicos: uno, religio-
so y otro civil” (Ilbidem: 47). Tanto el elemento religioso como el secular, se hallan cercanamente relacionados
en los festejos populares, remarcando la importancia de 1o religioso en la vida cotidiana.

De ahi que la fiesta de Inocentes, que si bien se deriva de un relato biblico, ya para el siglo XIX'y principios
del XX fuera una celebracion de caracter secular, fiestas populares, es decir que quienes participaban y orga-



nizaban esta fiesta era el mismo pueblo, la iglesia no intervenia. Los Inocentes tralan consigo la mezcla de un
simbolismo catdlico y otro indigena, resultado de la influencia de lo europeo en las culturas americanas;
influencia que se dio a través de un largo proceso que continuamente ha ido creando y transformando sus
formas culturales. Producto de este proceso, las celebraciones como el caso de Inocentes fueron adquirien-
do adicionalmente caracteristicas propias de los espacios sociales en las que tomaban lugar: Quito por ejem-
plo, plasmadas tanto en los trajes, danza, musica y expresiones artisticas, conjugandose todo en una sola
mezcla cultural:

Es la etera bacanal, el aturdimiento colectivo, el sano retozar de un pueblo, bueno y cuerdo hasta
en sus locuras chanzas, de un simpatico pueblo que hasta en sus diversiones no se olvida de la
sentimentalidad y del romanticismo, y reclama las armonias melancolicas, los hondos y desgarra-
dores yaravies, junto a las tentadoras jotas, a las risuefias y geniales “alza que te han visto”; 1os
fristes aires incasicos y sanjuanitos mareadores, mezclados con los juguetones y veloces pasillos
que, a veces, se guejan como una intima elegia amorosa y otras, rien al compas de sus acordes
sensuales. (Andrade Coello 1934:29).

Aungue no la Iglesia, sus miembros, curas de sotana, también participaron de la fiesta de Inocentes, las bro-
mas también traspasaron al ambito conventual, poniendo un poco de humor a la vida mistica de los clérigos:
“las inocentadas que se hacian entonces, las haciamos aun ya cuando en mi vida eclesiastica religiosa, haci-
an también inocentadas fabulosas a algunos padres”8. Sin embargo, tratando de recordar el sentido propia-
mente religioso de la fiesta de Inocentes, podemos decir que la Iglesia la concibid como una fiesta de nifios.
Asl los sacerdotes catolicos tomaron a esta conmemoracion histérica en un sentido diferente:

De la época de practica litirgica, donde era una fiesta en que se hacla participar intensamente a
los nifos, por ejemplo, recordando a los nifios de Belén que fueron sacrificados por Herodes al
tratar de liberarse de Jesus. Entonces esa, la fiesta de Inocentes, siempre fue una fiesta dentro
de la Iglesia como fiesta dedicada a los nifios. Era indispensable, era hacer una fiesta de nifios
con muchos dulces [...] aln en las parroquias, en los conventos se hacia las fiestas para los nifios
[...] y después el grupo, que venia con las mamas generalmente trayendo a los nifios, pero era
una multitud de nifios, [...] nos ponian de angelitos a veces, cuando éramos muy chicos, 0 Sino
simplemente como si fuéramos casi monaguillos con una tuniquilla [...] y se nos contaba eso s,
siempre se nos contaba 1o histérico de la fiesta de los Inocentes, en donde se dio muerte a los
ninos de Belén, menores de dos anos. Eso se nos narraba siempre y teniamos mucha ternura y
se incrementaba desde luego la devocion y el amor a la Iglesia®.

Son los aspectos de caracter secular de esta fiesta los que nos llaman en particular la atencion respecto de
otras celebraciones de signo eminentemente religioso. En estas Ultimas, 1os patrones sociales preestableci-
dos de la época se mostraban con claridad, siendo muy marcados incluso hasta las primeras décadas del
siglo XX, En ellas los grupos continuaban ocupando el lugar asignado por una sociedad estamentaria, 1o cual
era evidente incluso en el orden en que se presentaban los personajes y marchantes en las procesiones, por
elemplo, la de Semana Santa.

Los Afos Vigjos

55



56

Solamente las fiestas, las procesiones o los entierros de personajes importantes irumpian el ambiente de
calma continua en el que vivia la ciudad hasta principios del siglo pasado. Pero era de época de Inocentes
en particular un ambiente que propiciaba el invertir ese orden social establecido: “todos festejabamos, todos
hasta los del mismo gobierno” 10,

La fiesta de Inocentes: del juego de las relaciones
sociales y de otras costumbres presentes en la celebracion

En el transcurso del siglo XIX vinieron a Quito algunos viajeros europeos que nos dejaron sus impresiones,
COMO UnN rico legado que nos permite apreciar, entre otros aspectos, las costumbres vy tradiciones de la
época. James Orton, en 1876, nos describe brevemente el ambiente cotidiano de la ciudad:

Los entretenimientos de Quito son pocos, y No muy entretenidos. La sangre Indo-Castellana corre
con demasiada lentitud para divertirse. No hay Operas ni conciertos, no hay teatros ni conferen-
cias, no hay museos ni menageries. Por dramas tienen revoluciones; por menageries, palizas de
toros (Orton 1867, en Enriquez 1941:183).

De esta manera, la ciudad desarrollaba sus actividades cotidianas sin mayor novedad. Un mundo de calma
poco alterado por las celebraciones, ya sean de tipo religioso o civil y establecidas de antemano en el calen-
dario anual, era una realidad gue los quitenios de principios del siglo XX, década de los anos treinta, pudie-
ron experimentar: “El pueblo se divierte sana y bondadosamente, como un santo que alguna ocasion excep-
cional se entregase a infantiles holguras y ruidosos pasatiempos, que a nadie perjudican. Esto es recomen-
dable, ejemplar vy bello” (Andrade Coello 1934:27).

De acuerdo a vigjeros del siglo XIX, como Orton (1867), la celebracion de Inocentes era ocasion para una
simbdlica camaraderia entre gentes, generalmente de estratos sociales medios y bajos. Todos los participan-
tes estaban concientes de que esta era una amistad de fiestas, una complicidad en la que se dejaban de
lado las diferencias de cualquier indole y se compartia por igual el disfrute de una broma inocente o picara
entre cantos, risas, bailes y tragos; codeandose ricos y pobres, cultos e ignorantes (Enriquez 1941:184).

Los relatos del siglo XIX nos describen como en las calles se velan caminatas de grupos disfrazados que
reian, tomaban y bromeaban con propios y extrafios. La participacion de los vecinos en los preparativos de
la fiesta fortalecia un sentido de pertenencia en los barrios.

Al entrar la noche aumenta el nimero de enmascarados y se presentan nuevas partidas, con
muUsica o sin ella, y se detienen a bailar dentro de los portales o en la plaza, 0 no hacen sino atra-
vesar la compacta muchedumbre de gente para meterse en tales y cuales casas de habitacion,
donde se chancean, bailan, beben y se divierten hasta la hora que mas les acomoda (Fermin
Cevallos 1889, en Carvalho Neto 1994:51).



La fiesta se disfrutaba con seguridad v respeto, de acuerdo a cronicas del siglo XIX como la de Stevenson
(1808, en Toscano 1959:232), o a testimonios orales, que nos hablan de esta misma actitud hasta la déca-
da del cuarenta. La ciudad se caracterizaba por su “paz franciscana”, se recuerda a Quito como una ciudad
en la que se podia salir: “no habia nadie quien moleste ni quien robe. [...] Usted andaba a las doce de la
noche en la Plaza Grande, por giemplo por el Hospital San Juan de Dios, que era antes, era funesto eso, el
Arco de la Reina, nunca nadie ni se atrevia ni a toparle, nadie, nadlie, todo el mundo se respetaba” 1.

Para celebrar Inocentes, se recurria a diversos elementos y actividades como: polvorines, fiestas publicas o
privadas, cenas, luces, dulces, bebidas, musica, composiciones literarias, Corso de flores’?, para acentuar
aln mas la emocion de ese entorno festivo. Estos eventos se sucedian en momentos precisos del dia, para
que todos pudieran asistir, admirarlos o participar de ellos; pero era un hecho conocido entre la gente que:

Las festividades comienzan por 10 general a las tres de la tarde, duran hasta que ha oscurecido.
Dichas actividades no se limitan a un determinado grupo sino que todo el mundo tiene el permi-
S0, e incluso el deseo de tomar parte activamente en el programa. Una de las plazas es el lugar
de la accion. La Plaza Mayor es sin duda la méas bella parte de toda la ciudad (Hassaurek (1860)
1994:202).

Inocentes era una celebracion continua durante dias, claro esta con momentos algidos y de mayor concu-
rrencia; “Tradicionales fiestas, lamadas ‘de inocentes’, agitan la popular alegria, estimulan la inagotable sal
quitena y enloquecen a la ciudad por varias horas nocturnas que se prolongan hasta llenar los dias vy reba-
sar la semana; pero que a la muchedumbre les parece minutos” (Andrade Coello 1934:27).

Ya en el siglo XIX, James Orton (1867) menciona, entre otras festividades, la celebracion del Ano Nuevo,
como Una de las ocasiones especiales para las que se reservaban las corridas de toros, espectaculo del
que gustaban gentes de todas las edades y condiciones. El toreo constituyd un evento central de toda cele-
bracion importante y se llevaba a cabo en plazas publicas, que se escogian, antes de que fuese construida
la primera plaza de toros de la ciudad. A mediados del siglo XX, esta atraccion pasa mas bien, a estar reser-
vada para las fiestas de fundacion de la capital. “La primera y mas popular de todas la diversiones son los
toros. Toda la poblacion disfruta de esta diversion” (Hassaurek (1860) 1994:201).

En cuanto a los fuegos artificiales y de artilleria, aparentemente se establecia una diferencia particular en cuan-
to a su utilizacion. Los primeros se lanzaban por lo general, en los dias méas algidos del festejo, ubicandose
de comun en las plazas, lo que consecuentemente realzaba el ambiente de fiesta. Pero los de artilleria se
disparaban para anunciar un evento en particular, por ejemplo el cambio de ano, el 31 de diciembre a media
noche, momento especial en el que todos los quiterios se daban el abrazo de Fin de Ao y Afio Nuevo:
“Alas doce de la noche, cuando el candn del fortin del Panecillo anuncid que entrabamos al 1913, en todas
las calles se reventaban cohetes y se prorrumpia en gritos de viva el Afo Nuevo™3, Tras el cafionazo, el
ambiente festivo del Fin de Ano se volcaba hacia las calles:

Todas las calles de la ciudad, en especial las de la Carrera Guayaquil eran recorridas por un sin-
ndmero de automdviles y coches ocupados por jovenes v algunas sefioritas que arrojaban a los

Los Afos Vigjos

o7



2: 'Costumbres de inocentes",
Album de la Biblioteca de Ma-
drid, acuarela 143, en Image-
nes de identidad. Acuarelas qui-
tefas del siglo XIX, FONSAL,
Quito, 2005.

3: "Mascara de guagracote",
Album de la Biblioteca de Ma-
drid, acuarela 1571, en Image-
nes de identidad. Acuarelas qui-
tefias del siglo XIX, FONSAL,
Quito, 2005. Las acuarelas titu-
ladas "Mascara de guagracote”
son la serie que sigue a
“Costumbre de inocentes” por
lo que parece tratarse de perso-
najes vinculados a esta fiesta.

4: 'La mima gigante (inocen-
tes)", Album de la Biblioteca de
Madrid, acuarela 111, en Ima-
genes de identidad. Acuarelas
quitenas del siglo XIX, FONSAL,
Quito, 2005.

58

balcones millares de serpentinas, ramos de flores, confites y colaciones. El aspecto de dichas
calles fue de lo mas vistoso con el enredo de las serpentinas en los balcones vy en los alambres
telegraficos y telefonicos.

Por la noche, desde los automdoviles se quemaban cohetes y se encendian fuegos de bengala
presentando un movimiento encantador de luces vy fuegos artificiales’.

Desde la década de los veinte ya se tienen noticias de prensa’® sobre elegantes fiestas, ya sean mascara-
das de Inocentes como de Fin de Aho, que se llevaban a cabo en casas particulares, clubes o salones. Estas
reuniones convocaban un circulo social exclusivo, restringiendo su acceso a gente del pueblo. Se convirtie-
ron en eventos de tipo social, dignos de ser publicados en las paginas de los diarios. Mientras que los qui-
tefos de estratos medios y bajos se divertian en lugares publicos:

Nosotros mientras baildbamos en las calles o en la Plaza Arenas, en la Plaza Belmonte, en el
Barrilito en los Santos Inocentes de la Magdalena, de Chillogallo, en cambio las grandes damas
lban al Bondibar que quedaba en el Pasaje Amador, al Hotel Majéstic |...] y también entraban al
Teatro Bolivar donde habia un segundo piso donde se reunian las grandes damas perfumadas,
yO cuento eso porgue a mi me encantaba ir a verles’6,

Sin embargo vy a pesar de estas exclusividades, no siempre la alta sociedad se encerrd en el ambiente de
salones exclusivos, también participd contagiandose, ya sea por momentos, de esa alegria callejera en las
plazas publicas: “[...] pero en la calle igual, en nuestra época tambien ibamos disfrazados por las calles, a la
Plaza de San Francisco se iba tranquilamente y a la Plaza Belmonte, disfrazadas y todo era con mucho res-
peto con mucha alegria””.

Entre otros sitios, en las plazas de toros como la Belmonte o la Arenas, se desarrollaban bailes publicos. Alli
mientras unos, disfrazados o no, bailaban en la arena de la plaza, en los graderios, otros, entre los cuales
estaban amigos vy parientes de los participantes en calidad de espectadores, disfrutaban de las conocidas
chinganas. "[...] los llamados palcos de la plaza de toros se montaban unas cantinas con el nombre de chin-
ganas donde se vendian potajes nacionales como tortillas, homado, caucara y licor pues el puro, puro” 18,

Otra tradicion propia de los dias de Inocentes era un juego conocido como los aguinaldos: ‘[...] en los cua-
les pues dos, tres, cuatro familias de gente acomoda hacian grandes competencias, se disfrazaban exdtica-
mente para Irse por las calles descubriéndose los unos a los otros y mientras mas descubrian quienes eran
los disfrazados, mas puntos haclan para ganar la apuesta que se habla conchabado” 18,

Los personajes de las mascaradas y la ruta de la parranda

En cuanto al traje, de acuerdo a testimonios orales, este podia ser confeccionado o inventado con elemen-
tos encontrados en casa. Las casas de alquiler de disfraces son posteriores, entrado ya el siglo XX, Cuando
se elaboraba un disfraz se requeria de un tiempo prudente. Ya en las primeras décadas del XX, como ya lo



Los Afos Vigjos

59




Q
©



Los Afos Vigjos

hemos mencionado, la comercializacion de disfraces fue un negocio en aumento, pero en tiempos anterio-
res —especificamente para el siglo XIX—, sabemos por cronicas del viajero Stevenson (1808), que en el caso
de “Imjuchos nobles y gentes de pro disponen de vestidos antiguos, y que datan de doscientos o trescien-
tos anos; los usan con tal oportunidad; ademéas cuentan con suficiente surtido para uso de sus amigos” (en
Toscano 1959:232). De otra parte, el autor considerd relevante en sus comentarios los originales disfraces
creados y realizados por los indigenas para las mascaradas: “Unos estan completamente cubiertos de tallos
de plantas reunidos y recortados a modo de piel;” (Stevenson 1808, en Toscano 1959:333). Andrade Marin
denomina a estos personajes sacha-runas.

El tomar como disfraz la vestimenta propia de ciertos pueblos indigenas como los yumbos fue una practica
conocida en el siglo XIX e incluso para las primeras décadas del siglo XX, es decir, alrededor de los afios
veinte, como lo sostiene el testimonio del Dr. Miguel Angel Cevallos:

Yumbos llamabamos a los indios orientales. De tarde en tarde se vela a un hombre desnudo, semi
desnudo, con el térax al descubierto, con un tapa rabos y con pedazos de plumas y todo, con
unas angarilas?® que colgaban y traian cosas del oriente. Eran los yumbos gue venian a Quito
pues a padecer el frio de la ciudad, pero habia en Inocentes quienes se disfrazaban de yumbos.
[...] También se disfrazaban de indios colorados. Es decir trataban de imitar aquello que les pare-
cla apropiado?!.

Incluso aquellos quitefios de bajos recursos econdémicos que deseaban participar, 1o hacian a la medida de
sus posibilidades, como lo narra Pedro Fermin Cevallos (1889):

[...] remataba la diversion en el Dia de Reyes, en que los indios y cholos de la ciudad se disfraza-
ban de mindalas (indias placeras) o0 de negros con camisas que dejan sueltas para afuera de los
pantalones, y atadas a las criaturas con cefiidores.

De diez y seis 0 veinte afios para acé cambiaron de forma vy trajes, y se presentaban a caballo,
iquién habia de pensarlo! Vestidos de angeles, de reyes, de coroneles, de sefioritas, etc., etc., y
recorrian la ciudad a escape por distintas direcciones, y se paraban al frente de tal tabema, y se
desmontaban y bailaban, y volvian a montar y correr, y ya embriagados, empezaban a caer hasta
concluir la diversion en sus casuchas o en las tiendas (en Carvalho Neto 1994:51).

Entre los disfraces mas apetecidos, de acuerdo a la informacion de prensa escrita, cronicas de viajeros del
siglo XIX, asi como de tradicion oral, tenemos: payasos, pierots??, 0sos, perros, mamas chuchumecas?s,
gitanas, indigenas, capariches, mexicanos, espariolas, entre otros. Vale puntualizar que algunos de estos dis-
fraces eran personajes escogidos vy recreados de nuestra propia cultura popular, como: la chuchumeca, el
capariche, la camisona o la bolsicona. En el caso de la chuchumeca se trataba de un personaje represen-
tado generalmente por hombres, gue se disfrazaban con un colorido traje:

5,6y 7: ‘Belermo”, ‘Mono” y

LLa mama chuchumeca, gue con una muchedumbre de guambras de la ciudad recorrian nues- “Sacharune’, Joaguin Pinto, a-
» N ) bum de acuareles. Cortesia de
fras calles, latigo en mano y de trecho en trecho lanzando pufiado de colaciones mezcladas con Jannine Cousin.

61



62

granos de morocho, cebo para los pequenos que por 1o grato de la golosina al recogerlas se
exponian a los latigazos del disfrazado que hacia su agosto con tal motivo y diviriendo a los pre-
sentes. Comitiva esta, que marchaba al trote acompanados por la frase “mama chuchumeca cara
de murieca” (Mosquera 2003:192).

El personaje de la mama chuchumeca desempefiaba una especie de papel teatral que consistia en atraer la
atencion de nifios y grandes regalando dulces y colaciones para luego usar el latigo en mano y perseguir a
aquellos a quienes habia llamado la atencion con su “generosidad”, castigando, con este gesto la copla que
los nifos le cantaban sin cesar: “Mama chuchumeca, cara de muneca” (Andrade Coello 1934:28).

El capariche en cambio era un personaje tomado de la vida cotidiana del Quito de antafio. Se trataba de un
trabajador indigena, cuyo papel en la ciudad era importante ya que se relacionaba con la higiene de la ciu-
dad. Los capariches eran grupos de trabajadores que se ocupaban del aseo de la ciudad desde muy tem-
prano en la manana y su obligacion era mantener limpias las calles. Dofia Rosario Chiriboga recuerda desde
nina al capariche como “[...] el cargador, madrugaba a las dos de la mafiana se reunian justo en esta calle,
aqui era el sonido de las carretillas [...] y se reunian todos, y sonaba porque la escoba era de bejuco, [...] y
se retiraban” 24, La camisona es otro de 1os personajes que aparecen en Inocentes:

Era otro disfrazado que salfa con una bata de mujer, pues siempre exagerando las formas feme-
ninas, no. Entonces salia 1o mismo que los payasos a caminar por las calles con un latigo. [...]
entonces salia con una bata de dormir, pues bien impudica a provocar a los muchachos para que
le levanten la bata, entonces el juego era levantarle la bata y ella tenia un latigo, entonces perse-
guia a los muchachos a jugar<®,

La bolsicona era otro personaje de las calles quitenas, mujeres de pueblo: “era una sefora de centro, una
especie de transicion entre el vestido de anaco de la India propiamente y un vestido de chola [...] una gran
falda de pafio de bayeta muy grande que por eso llamaban la bolsicona porque aparecia como unos gran-
des bolsillos, bolsiconas eran casi todas las vendedoras de los mercados’26,

Generamente las fiestas se desarrollaban sin novedad, [...] personas de edad me han asegurado que jamas
se ha producido un solo robo o cualquier pillaje durante las fiestas, pues todos estan absorbidos por la dis-
traccion” (Stevenson 1808, en Toscano 1959:232). Los quitenos salian en gran ndmero a las calles ya sea
a participar con los grupos de disfrazados y algunos para disfrutar del ambiente festivo o en el Fin de Afo,
para admirar los monigotes que se exhibian en las casas.

Desde tempranas horas, en temporada de Inocentes, las calles comenzaban a llenarse de personajes:

En la temporada de Inocentes aparecian las comparsas, 10s payasos y mas disfrazados: pierrots,
colombinas, chuchumecas, gauchos, vampiros, capariches, chapitas, chagras, ministros, curas,
sacristanes, beatas, virgenes, viudas, solteronas, indios, 0sos, monos, perros, burros, politicos y
tantos méas animales que conforman nuestra fauna (Vega Salas 1996:41).



Las largas jornadas festivas comenzaban apenas cala la tarde, generalmente los nifios salian méas temprano
disfrazados y a medida que avanzaba las horas, iban apareciendo jovenes y adultos, la parranda era gene-
ral, No hubo quien se pierda, aunque fuera como espectador tal forma de divertirse. Habituaimente se apre-
Claba escenas como la siguiente:

En los tres primeros dias sélo se divierten los de la gente comin vestidos de monos y belermos
(betlemitas), y los nifios a quienes las madres los visten de gala, bien significando alguna cosa o
sin significar ninguna. Desde la noche del Ultimo dia o desde el cuarto siguiente a los tres anterio-
res, comienzan a asomar por las calles y plazas, de ordinario de tres a cuatro de la tarde, parti-
das de enmascarados, a pie 0 a caballo, jugueteandose y chanceandose con cuantos encuen-
fran. Hay guienes se presentan vestidos con suma compostura, quienes intencionalmente hara-
posos o ridiculos, con caretas de todos los tipos fisicos y aun imaginarios” (Fermin Cevallos 1889,
en Carvahlo 1994:51).

La fiesta se prolongaba hasta altas horas de la noche y muchas familias estaban prestas a recibir a los dis-
frazados en sus casas para darles una atencion:

Hay veces que la temporada de Inocentes pasa de diez dias, y hasta hace poco se sacaban
todos los introducidos para el consumo, y los jugaban embetados por las tardes (Fermin Cevallos
1889, en De Carvalho Neto: 1994:53).

Entre trago v trago el baile era general, en casas particulares y sitios publicos adecuados para recibir a los
danzantes, en los gue las bandas militares o de pueblo que venian a animar las fiestas tocaban hasta altas
horas de la noche:

En muchas residencias particulares se dieron sendas y suntuosas recepciones, observandose en
todas ellas, la méas franca alegria, extendiéndose hasta bien entrada la hora de la mafiana de hoy.
Asi mismo, se prolongaron, sin mayores contratiempos, los bailes publicos con disfraces, que se
efectuaron en los salones y cinemas, con motivo de las fiestas de Inocentes?”.

Los temas presentes en la elaboracion de los monigotes y sus testamentos

Hemos visto hasta aqui algunas facetas de los Inocentes relatadas tanto por informacion de prensa como
por testimonios personales e incluso por cronicas de viajeros que nos han llevado a un contexto temporal
mas lejano. Pero remitiéndonos precisamente a la celebracion del Afio Viejo, como otro componente de la
fiesta de Inocentes, las Unicas noticias de ritos semejantes son las descritas por Alejandro Holinski, cuando
hace referencia a las mascaradas de indios:

En ciertas ocasiones, que llegan de las aldeas vecinas hasta el centro de la ciudad bandas de
semisalvajes que conducen llamas adormadas de banderolas chillonas y vestidos ellos mismos de

Los Afos Vigjos

63



64

manera singular [...] otros representan lo gue llaman gigantes y gigantas. Para ello se revisten de
un maniquf del doble del tamario natural y cubierto de un largo traje; cuando ese maniqui simula
una negra, hay dos cabezas, una sobre los hombros, y otra, la Unica viva, asoma, con picara
bufoneria, por donde se supone que termina el tronco y comienzan las piernas. Una musica pri-
mitiva y nada melodiosa, de tambores y pifanos, acomparia estas farsas burlescas. Hombres
mujeres, nifios y llamas desfilan durante algun tiempo por la plaza mayor. La ceremonia termina
por un inmenso fuego de pajas y hierbas secas. Este ramillete final es una reminiscencia del culto
del sol; los grupos se dispersan enseguida por las chicherias” (Holinski 1851, en Toscano
1059:333-334).

Esta descripcion guarda cierta semejanza con el rito del Afio Viejo, sobre todo 1o que respecta a la quema.
De lo que estamos mas seguros es gue la mascarada de indios descrita por Holinski y sus “gigantes y gigan-
tas’ puede corresponder a Inocentes pues se tiene otra referencia. El Album de Costumbres de la Biblioteca
de Madrid, de autor andnimo, contiene una acuarela bajo el titulo de “la mima gigante (inocentes)”, lo que rati-
fica tanto la narracion de Holinski como la época en que salia este singular personaje (Ortiz 2005:432).

Posteriormente, una referencia explicita al Afio Viejo la hemos podido encontrar en una composicion poética
denominada Cancion de Ano Vigjo, publicada en Quito para el afo de 1906. Se evoca alli al parecer la pre-
sencia del “viejo”, no solamente en un sentido literario, que expresaria la muerte del tiempo pasado, sino el
fenecimiento del monigote:

El viejo ya pasa, llevando en sus hombros
de las ilusiones los viejos escombros;

el viejo ya pasa, se aleja muy triste,

se aleja sombrio

y nada a sus huellas temibles resiste,

se aleja sombrio! (1-6)

De hondas nostalgia todo estéa lleno;

no hay dulces sonrisas, ni claro sereno:
cual dos pesadumbres el cielo y el ama

se encuentran brumosos,

no hay luz en las cumbres el cielo y el ama
se encuentran brumosos. (7-12)

Los campos reflejan la melancolia,

cual aguas represas la fuga del dia;

y han visto con pena cruzarse de prisa
las cuatro estaciones,

cual suenos azules, cual soplos de brisa,
las cuatro estaciones. (13-18)

Las hojas histéricas que caen al suelo,
temblando de frio, llorando su duelo;
con triste quejido

preludian un largo, fatal miserere;

y atodo lo ido

preludian un largo, fatal miserere. (19-24)

Crepusculos cortos de vagos colores,
cual son los recuerdos de viejos amores,
evocan lo muerto

las Ultimas tarde del mes de Diciembre,
y todo es incierto

las Ultimas tardes del mes de Diciembre.
(37-42)28



En el Quito del XX, fue el devenir politico v sus personajes mas representativos 1os que despertaron un vivo
interés en el Afo Vigjo. Los acontecimientos de la politica eran uno de los temas a ser juzgados con relevan-
cia en monigotes y testamentos, en mascaras y disfraces, en representaciones callejeras improvisadas con
una gran dosis de comicidad vy sarcasmo y a veces, hasta en canciones compuestas para la ocasion.

De manera que tanto en época colonial como republicana, el gobiemo de tumo no vela con mucha toleran-
Cla estas expresiones del sentir popular, sobre todo si juzgaban a través de la burla sus actuaciones, ya sea
porgue velan lacerada su dignidad o temian comenzar a perder su autoridad vy la desestabilizacion, de una
forma u otra, del orden establecido. Los Inocentes y como parte de esta fiesta, el monigote de Fin de Afo,
fueron el escenario ideal para plasmar este sentir popular, era la ocasion propicia por excelencia para que los
quitefios dejando de lado su monotonia, recurrieran a la broma.

En 1805 el Presidente de la Real Audiencia, Don Luis Francisco Héctor Baron de Carondelet, ordend un Auto,
anticipandose al inicio de la fiesta de Inocentes, en el que expresamente prohibe la burla de las autoridades
del gobiemo y de comunidades religiosas:

[...] deseando evitar los desordenes, que en los dias de los Santos Inocentes se cometen ofen-
sivos a Dios a la Sociedad, se permite toda especie de disfraz en las ropas, y Trages, a excep-
cion de los de los Eclesiasticos y Religiones; pero desde luego se prohibe estrechisimamente el
del rostro sea con careta, pafuelo, Carbdn u otra cosa que no deje la Cara en su conocimiento
y estado natural, sea de dia, sea de noche, bajo la inteligencia, que el que usare de esta ultima
especie de mascara, sera multado en 50 plesols y en un mes de prision los insolventes, sin dis-
tincion de clase. [...] Cualquiera gue insulte a los mencionados Alcaldes ¢ Comisarios, sera cas-
tigado seguin todo el rigor del articulo 48 del auto publicado del Buen Gobiemo, en la inteligencia
que las Patrullas usarén libremente de sus armas, en caso de resistencia?®.

Para efectivamente ejecutar esta prohibicion, el Presidente de la Real Audiencia dio la orden a las patrullas
amadas para que velaran su cumplimiento durante el dia y la noche vigilando las calles en cada barrio de
Quito, evitando ademas otros desmanes. Otro punto importante dentro de este documento es el hecho de
que se permitia a las patrullas recurrir a las armas en caso de resistencia para imponer por la fuerza el res-
peto a las autoridades si el caso lo ameritabadl. A pesar de prohibiciones como la del Baron de Carondelet,
el tema politico y religioso ha seguido siendo el blanco al que apuntan las criticas ciudadanas a través de los
anos viejos, los disfraces y sus testamentos.

La fiesta del Afo Vigjo desatd ademas una serie de pequenas obras literarias ya sean estas testamentos, ver-
S0s 0 canciones, algunos de ellos publicados en revistas literarias © en la prensa. En todas estas composi-
ciones siempre se plasma un sentimiento de renacer con el tiempo que viene, una oportunidad que la vida
nos brinda para un cambio; se expresan sentimientos encontrados como nostalgia de aguello que se va con
el pasado, de aguello que se ha vivido v jubilo por el nuevo tiempo, por un futuro sin sino, como se observa
en el poema trascrito mas arriba. En él se plasma ese vivo sentimiento de melancolia, la trémula descripcion
de un ano que agoniza, el ano viejo que se va es representado con tristeza y dolor, tomando recursos litera-

Los Afos Vigjos

65



66

rios como la comparacion y la metafora, refiiéndose a paisajes sobrios y a un personaje anciano que deja
una estela de nostalgia a su paso.

Composiciones musicales como la anteriormente expuesta, plasma ese vivo sentimiento de melancolia, la
trémula descripcion de un afio que agoniza, el afio viejo que se va es representado con tristeza y dolor,
tomando recursos literarios como la comparacion y la metafora, refiiéndose a paisajes sobrios y a un perso-
naje anciano que deja una estela de nostalgia a su paso.

Como contrapunto, la produccion literaria que hace alusion al Afio Nuevo, pregona buenos augurios, felici-
dad vy la nueva oportunidad que se brinda para reparar errores, perdonar al enemigo y recomenzar hacia la
prosperidad:

iSalud nuevo aro !!!

Bien venido seéis, misterioso y magico amuleto, que sin otro anuncio que flamantes calendarios,
Se 0s prepara tan opipara recepcion.

Es el momento psicolégico en el cual la ingratitud, la venganza, el odio y todas las mas violentas
pasiones, sueltan de sus garras el corazén y permiten que exhale el delicioso y bienhechor per-
fume de piedad y enmienda.

La noche de Ario Nuevo, sentimos en el espiritu un cosquilleo nervioso, con el que esperamos el
consabido canonazo para correr en busca de quién abrazar, en busca de un regazo matermnal que
enjugue las lagrimas, en busca, en fin, de las bondadosas crisalidas que mitiguen nuestra sed de
amor y placer.

Hasta el tanido de las campanas que tanto nos disgustan y tanta melancolia campestre comuni-
can a la ciudad, en la hora de las doce de esta noche, esperamos frenéticos los acompasados
golpes bronceos gue han de volvemnos locos de alegria, [...]37.

Se expresa al Afio Nuevo como esperanza del porvenir, con optimismo se espera lo gue aln no se conoce.
Es una oportunidad para recomenzar la amistad cuando se la ha perdido. Se expresa en el poema la cos-
tumbre que desde antafio se practica: el abrazo, no importa a quién pues el decir que se esperaba el cario-
nazo para buscar a quien abrazar, no dice necesariamente de un acto reservado sdlo hacia los parientes,
sino también a los amigos y vecinos con quienes se desarrollaban lazos de identidad barrial, se convivia'y se
compartia el deseo de cambio. El cafionazo y las campanas anunciaban el Afio Nuevo, era parte de ese rito.
Este texto expresa el momento del Fin de Ano como un acto colectivo de barrio, practicado seguramente de
la misma manera, en otros sitios de la ciudad, con una actitud a la vez de tristeza por lo que se vay a la vez
de alegria por el porvenir,

Los testamentos de tinte politico, publicados en periddicos o revistas, sefialan con burla los hechos, muchas
veces fraudulentos, o citan a personajes de Quito conocidos por sus tendencias partidistas o vinculados
directamente con el gobiermo de tumo. En la siguiente publicacion, del afio de 1909, tiempos del liberalismo



Los Afios Vigjos

en el Ecuador, la prensa conservadora combatia al gobiemo liberal, aprovechando la ocasion, con un testa-
mento. Con una bien elaborada rima 'y una buena dosis de ironia, se describian las artimanas y 1os enredos
politicos. Hombres y mujeres son tomados de igual forma para la burla, sacando a relucir sus defectos tanto
morales como fisicos. Se ponia en tela de juicio las actuaciones de algunas conocidas familias, funcionarios
de gobiemo e incluso, clérigos fueron nombrados en esta caravana de humor negro del que casi nadie se

escapo;

Una mascara

- A Donde vas mascarita”?

- .Y qué papel haces?

- YO compro votos para presidentes ...
- Y los pagos de contado?

- Al contadillo, sefores.

- . Cuéanto das por cada voto?

- Pende de los vendedores.

Rengifero, por ejemplo,

muy poquito me ha costado:

sucre en plata y el bocado.

A Félix, con es tan... gordo,
y de husmear tiene mania,

le he ofrecido ya una plaza
en la baja policia.

La Duranga y la Calera,
yeguas mansas, sin rival,
tiraran desde manana

el coche presidencial.

Si se cansan, ahi estan

los Intrigaos, sus parientes;
viejo el uno, flaco el otro;

pero ambos... muy resistentes.

Don Federico Guillen
muchos dolores me cuesta:
le hice otra vez tesorero,
para gue siga en la fiesta...

El reverendo Peralta

ni un centavo me cobrd:
al contrario, un panegirico
y una misa me ofrecio. ..

El voto del pobre Favio
Importa una friclera:

dos reales por el blanqueado,
y un real por cada gotera.

Al fiero Cain no quise

ponerle el negocito,

porque €él, de Dios y los hombres,
hace fecha esta maldito.

Tampoco al padre Abelardo,
ni al buen hermano Coral:
ellos son de la juamilia,

y hacen ascos al metal.

A Viteri y a Pazmifio,

alos Monjes y Cevallos,

a Estévez, Bueno, Aguilar
y al cusa de los mamallos;
4 Serrano, Stopper, Alvarez,
Arauz, y deméas mesnada,
como son tan obedientes,
no les he botado nada.

- Y al benignisimo fedn,
scuanto le diste, vigjito?
- {Una puchuelal Sefores:
en un estanco un traguito.

- Y al simpético Pompeyo

¢en que precio le has comprado?
- A mire por los suyos,

oro y guantes le he mandado.

67



68

- Y el compadre e Tetuan

Jte cuesta algo, mascarita”?

- Vaya que no! Un gallo jiro [sic.]
y una chiva hermafrodita.

Basta, populito, basta;
mi retirada es urgente.
iAbrirse! ¢ No venden més votos para presidente? 32

Como hemos podido constatar, desde el punto de vista metodoldgico, 1os testamentos se constituyen en
una rica fuente para el estudio de la historia, en la que se describen personajes y eventos inherentes a sus
acciones o tendencias politicas, hechos, aciertos y desaciertos de los gobiernos y sus representantes, entre
apodos y modismos.

Hay otro tipo de testamentos que no siempre se referian a personajes representativos del gobiermo o la igle-
sia, sino mas bien a parientes o vecinos del barrio. Describian a través de cortos relatos, de qué manera estos
individuos se convirtieron en los blancos idoneos para desatar sobre ellos todo un sinndmero de bromas.

El testamento se convierte entonces en un rico material para el estudio de una sociedad que transforma en
alegres versos detalles de la vida cotidiana, de las costumbres populares o refleja el pensamiento politico de
sus autores. Ademas vale mencionar gque otros actores sociales que tienen relacion con una provincia, una
region o todo el pais. Estos testamentos mas generales se los imprime anticipadamente para ponerlos a la
venta publica (Guevara 1966: 171).

Otro recurso empleado en el escenario del monigote eran los pequenios carteles que se colocaban a su alre-
dedor, estos hacian alusion a comentarios de lo que hacia el viejo, o decia de la identidad del personaje que
se estaba representando en el monigote.

A modo de cierre

De la informacion documental como de los testimonios recogidos durante la elaboracion de este pequefno
estudio, podemos senalar gue la fiesta de Inocentes fue la celebracion por excelencia, una invitacion abierta
a los que quieran participar, dentro de la cual se enmarcaba la celebracion del Aho Vigjo.

Tanto la Navidad como los Inocentes son celebraciones que se enmarcan en hechos biblicos, sin embargo
la primera era una conmemoracion solemne y de recogimiento, para los fieles catdlicos. En cambio los
Santos Inocentes teniendo un caracter pagano y camavalesco, lleno de colorido y regocijo, toman del pasa-
je biblico Unicamente el nombre, con el que es incluido en el calendario festivo catdlico, mas sin que nunca
dejaran de destilar su sentido puro de felices chansas.

La tradicion oral recogida apunta coincidencialmente en buena parte al hecho de que esta fiesta siempre
estuvo sujeta a diferentes cambios y transformaciones, por ejemplo, todos coinciden en el hecho de que el
monigote era una costumbre también practicada por sus padres. Pero de acuerdo, al informante de mas



edad, en sus inicios, el monigote era sélo eso, un monigote gue no lo identificabban con un personaje deter-
minado, no se solia hacer una representacion especificamente de alguien conocido publicamente.

De ofra parte los disfraces, también fueron cambiando, comenzando por la influencia de modas extranjeras
0 del cine y mas tarde de la television. La misma actitud de los quitefios no fue siempre la misma en todas
las épocas. Parece ser que la creciente migracion de otras provincias a Quito, sobre todo a partir de las déca-
das del veinte y treinta, marca también el inicio de una transformacion urbana. Podemos decir que esta fue
una de las causas que modificaron el caracter de la fiesta, ya que hasta entonces la ciudad era pequefa, la
gente de los barrios se conocia y compartia la fiesta en las calles. La migracion trajo un aumento de la pobla-
cion y como consecuencia de este hecho, muchos vecinos de Quito fueron saliendo del centro hacia nue-
vos barrios en el norte: La Mariscal hacia el norte o La Magdalena hacia el sur. Por tanto, se integran nuevos
participantes, desconocidos para los habitantes del centro, que traen consigo otras costumbres, influencias
foraneas que a la larga fueron modificando el estilo de la fiesta.

Podriamos decir que hasta la década de los cuarenta la fiesta de Inocentes y del Afio Viejo mantienen adin
rezagos del XIX, pero es a partir del crecimiento urbano de Quito y sobre todo de la influencia de la television
en la década de los sesenta que 1os Inocentes inician su desaparicion acelerada en los anos setenta, en la
época petrolera del Ecuador. Este hecho abrid definitivamente las fronteras de la capital y de todo el pais
hacia un mundo industrializado, o que acarred en consecuencia la influencia de otros elementos culturales
en diversos ambitos de nuestra sociedad.

Con respecto a las fuentes escritas vale mencionar que la prensa nacional para inicios del siglo XX, daba
amplia importancia a las noticias del devenir politico de la época, asi como de las actividades relacionadas
con personalidades de la alta sociedad. De ahi la poca o casi inexistente informacion relacionada especifica-
mente con la tradicion de la quema del monigote. Sin embargo para la década de los cincuenta ya apare-
cen elementos de la fiesta considerados, junto con otros aspectos 0 hechos de lo cotidiano, como noticias.
La celebracion del Afo Viegjo se registra en fotografias acompanadas de pequefias informaciones que hacen
alusion a esta costumbre.,

Pero lo que ha llamado la atencion no es tanto el hecho de que a lo popular se le haya restado importancia
en las planas de los periddicos, por la razon misma de que el monigote era algo propio del pueblo. En cam-
bio hay que preguntarse por qué no ha sido registrado por los 0jos curiosos y agudos de los viajeros del siglo
XX, como pudo pasar inadvertida esta singular tradicion o simplemente no llegaron a verla en Quito.

NOTAS

1 Seriora Angela de Paredes, quitefia de 79 afios, del bamode San 4 Sefiora Dolores Crespo de Ortiz, cuencana de 90 afios de edad,
Roque. Entrevista reelizada en el mes de abril de 2007. vino a vivira Quito en el Barrio San Marcos, calle Junin, en la déca-

2 Sefior Marco Chirboga, quiterio de 65 arios de edad, nacido en da de los cuarenta.

el barrio La Tola. Entrevista realizada en el mes de mayo de 2007, 5 Sefior Miguel Angel Hidrovo, aitefio de 85 afios de edad, nack

3 Sefior Francisco Mifio, quitefio de 1071 afios de edad, vivio en el do en la calle Sabana Santa, Barrio San Blas.
barrio de Santa Bérbara. Entrevista realizada en el mes de abril de )
2007. 6  Entrevista a la sefiora Angela de Paredes.

Los Afos Vigjos

69



70

Archivo Nacional de Historia, Quito (ANH/Q)

“Auto sobre evitar desérdenes en los dias de Inocentes”,
caja No. 180, Vol. 431, Fondo Especial, expediente 170, ff. 186.

7 Fondo de Ciencias Humanas, Banco Central del Ecuador 17 Grupo focal reunido en la Gonzélez Sudrez, entrevista realizada en
(FCH/BCE), "Dias de Inocentes”, £/ Comercio, martes 7 de enero el mes de mayo de 2007. Testimonios de las sefioras Mélida
de 1913, p. 3. Buendia y Myrian Aivarez de Avilés, quitefias de aproximadamen-

8  Padre Gonzalo Valdivieso Eguiguren, de la orden Dominica, nack- te 70 afios de edad.
do en Loja, de aproximadamente 70 aios de edad, vive en QU 15 Erprevista al sefior Miguel Angel Cevallos Hidrovo.,
desde los cinco afios de edad. Entrevista realizada en el mes de
mayo de 2007, 19 Ioidem.

9 Ioidem. 20 El sefior Cevallos define a las “angarilas” como canastitas de toto-

10 Entrevista al sefior Francisco Mifio. ra que colgaan de os hombros.

11 Entrevista de la sefiora Angela de Paredes. 21 Ibidem

12 Miguel Angel Cevallos Hidrovo, describe el Corso del siguiente 22 El Plerot, al parecer es un payaso de origen francés, que viste un
modo: “un desfile de carrozas, un desfile de autos, cuando los fraje de dos piezas: un bluson con fres o cuatro grandes botones
autos ya llegaron eran descapotables, entonces la gente hacia un negros y un pantalon, las dos piezas de color blanco, confeccio-
reconido entre los puntos que le cit¢, la Alameda y Santo nedos con una tela brilante, zapatos grandes y negros y un
Domingo, y daba vuettas por la calle Guayaquil. [...] Desde los bal- pequefio gomo tgmblen ese color; tenian la cara pintada de blan-
cones se lanzaban serpentinas y flores y desde los autos se co 'y los ojos delineados en negro.
devolvia esas serpentinas y esas flores a los balcones. El Corso ' .
salia como el fin (EIJe flesta yeI 6 de enero. [...] Las personas aco- 23 Ramiro Mosquera Regalado hace dna de/s;rwpcwon muy alegre y
modadas iban en sus au{oméviles autoﬁﬁéi/'iles descapotables o bastante defalada de este personae tan Up‘o.o de Inocen}es: La
los coches tirados por caballos due se adomaban con flores marma chuchumeca era toda Lna figura. clasica de. 05 anorados
pues mas tarde vya el pueblo propiamente alquila camiones, los \nogentes, levando un capacho puesto con \{estldo g\’;ano de
decoraba de mil maneras con papeles de colores, con flores, en estridentes colores, zapatos‘ con cascabeles, cintas multicolores
fin se empenaba de alguna manera. Pero el Corso de flores era €N sus Couos, enaguas alm\donad”as, ca@ta de glambre, canas-
una cosa muy distinguida era una cosa de gente acomodada por- toen el un brazo y Iatigo en el otro” (2003:192).
que aunque baratas las flores entonces, habia pues que gastarse 54 Grypo focal del CEAM, sefiora Rosario Chirboga, quitefia de 72
diez sucres me supongo enrosas, no; y con diez sucres una fami- afios de edad. Entrevista realizada en el mes de mayo de 2007
lia entonces podia comer un mes.

- . ) L 25 Entrevista al sefior Marco Chirboga.

18 FCH/BCE, “Fin de Ano”, £l Comercio, Quito, viemes 3 de enero )
de 1913, p. 3. 26 Entrevista al doctor Miguel Angel Cevallos Hidrovo.

14 FCH/BCE, ‘Informaciones. Dias de Inocentes’, en diario £ 27 Biblioteca Aurelio Espinoza Pdlit (BAEP), “El Afio Nuevo en Quito”,
Comercio, Quito, 7 enero 1913, p. 3. E Guante, Guayaquil, 2 enero 1926, p. 3.

15 FCH/BCE, "Bl Afio Nuevo en Quito”, El Guante, Guayaquill, 2 28 Falconi, Aurelio. “Cancion del afio viejo”, en Altos Relieves quince-
enero 1926, p. 3. “La fiesta de Afio Nuevo se ha realizado aqui nario de literatura, Nro. 12, Quito, diciembre 1906.
con desbordante entusiasmo [...] En muchas residencias particu-
lares se dieron sendas y sunt[uo]sas recepciones observgndose 29 Archivo Nacional de Historia/Quito, “Auto sobre evitar desdrdenes
en todas ellas, la méas franca alegria, entendiéndose hasta bien en los dias de Inocentes’, caja No. 180, Vol. 431, BExp. 168,
entrada la hora de la mafiana de hoy. Asf mismo, se prolongaron, Fondo Especial, ff. 184-184v.
sin mayores contratiempos, los bailes plblicos con disfraces, que 30 ANH/Q, “Auto sobre evitar desérdenes en los dias de Inacentes’,
(sje ‘efectua;ron”en los salones y cinemas, con motivo de las fiestas caja No. 180, Vol. 431, Fondo Especidl, expediente 170, ff, 186.

e inocentes.
‘ : 31 FCH/BCE, revista Caricatura, No. 4, Quito, enero 1° de 1919

16 Grupo focal del CEAM, entrevista realizada en el mes de mayo del ) o ,
2007, sefiora Rosario Chirboga, quitefia de 72 afios de edad, del 32 BAER ‘Instantaneas. Para la historia natural’, Fray Gerundio.
barrio de San Roque. Publicacién ocasional, No. 149, Quito, 1909, p. 4.

FUENTES PRIMARIAS

Biblioteca Museo Aurelio Espinosa Pdlit (BAEP)

El Comercio, Quito 1° de enero de 1886, No. 1, p.3
El Conservador, “El 31 de diciembre”, 1° enero 1920, p. 1
El Conservador, Quito, 6 enero 1920, p. 1



El Guante, "El Afio Nuevo en Quito”, Guayaquil, 2 enero 1926, p. 3.

Fray Gerundio, “Instantaneas. Para la historia natural”, Quito, 1909,
No. 149, p. 4

La Avispa, "El primer disfraz”, Ambato, 8 enero 1887, No. 3, p. 11
La Revista Literaria. Publicacion quincenal, de literatura, ciencias y
variedades. Director Sr. Julio Arboleda, Quito 1° enero 1881, No. 1

Fondo de Ciencias Humanas del
Banco Central del Ecuador (FCH/BCE)

El Comercio, “Informaciones. Dias de Inocentes”, Quito, 7 enero
1913, p. 3

Los Aros Vigjos

El Comercio, "Fin de Afo”, Quito, 3 enero 1913, p. 3
E/Ecuatonano Quito 2 enero 1913, No. 690, p. 3

El Guante, “El Afo Nuevo en Quito”, Guayaquil, 2 enero 1926, p. 3
Revista Caricatura, No. 4, Quito, 1° enero 1919

Boletin de la Academia Nacional de Historia, “Fiestas que se cele-
braban en Quito a fines del siglo XVII", Vol VI, Quito, septiembre-
octubre de 1923, No. 19, p. 263, Quito: Imprenta de la U. Central.

BIBLIOGRAFIA

Andrade Coello, Alejandro (comp.)

1934, Recuerdos de Quito, Quito: impreso por Nestor Romero D.

Carrién, German

1980. Ecuador Fundamental, Guayaquil: A.G. Senefelder.

Cevallos, Pedro Fermin

1994 (1889). “Los Inocentes”, en Paulo De Carvalho-Neto (comp.),
Antologia del folklor ecuatoriano, Quito: Abya-Yala.

Cossio de, José Maria
981.  Los toros. Tratado técnico e historico, Madria:
Espasa Calpe S.A.

Cuvi, Pablo
2002. FEcuador. jViva la fiestal Quito: Dinediciones.

Déavalos Hinojosa, Angel Alberto

s/f.  Una historia olvidada. Antigiiedades, curiosidades
y reminiscencias de prensa. Mosaico de datos
(de 1830 hasta 1832), Quito: El Quinde.

Guevara, Dario
1966. “La quema del afio viejo en Quito”. Separata de la revista
Folkiore Americano, afo XIV, No. 14, Lima: s.p.

Garrido, Margarita

1996. ‘La vida cotidiana y publica en las ciudades coloniales”, en
Beatriz Castro Carvajal, editora, Historia de la vida cotidiana
en Colombia, Bogota: Editorial Norma.

Hassaurek, Friedrinch

1994 (1860). Cuatro ahos entre los ecuatorianos, No. 5, Quito:
Abya Yala.

Holinski, Alexandre
1994 (1861). “Las Mascaradas”’, en Paulo De Carvalho Neto
(comp.), Antologia del folklor ecuatoriano, Quito: Abya-Yala.

Kolberg, Joseph
1941 (1871). "Quito”, en Eliécer Enriquez (comp.), Quito a traves de
los siglos, Quito: Imprenta Municipal.

Lépez Cantos, Angel
1992. Juegos, fiestas y diversiones en la América espariola,
Madrid: Editorial Mapire.

Moreles, Juan Carlos
2005. Quito las calles de su historia, Quito: Imprenta Mariscal.

Mosquera Regalado, Ramiro Femando
2003. jQuito! “Arrugas inolvidables”, Quito: Editorial Atlantic.

Naranjo, Marcelo
1992. La cultura popular en el Ecuador, Quito: CIDAP.

Ortiz, Alfonso (ed.)
2005. Imagenes de Identidad. Acuarelas quitefias del siglo XIX,
Biblioteca Basica de Quito, Vol. VI, Quito: Trama-FONSAL.

Orton, James

1941 (1867). "Los Andes y el Amazonas; o notas de un vigje de
Guayaquil a Para’, en Eliécer Enriquez (comp), Quito a
través de los siglos’, Quito: Imprenta del Ministerio de
Gobiemo.

Stevenson, W.B.

1959 (1808). “Algo mas acerca de la vida de Quito”, en Humberto
Toscano (ed.), £ Ecuador visto por los extranjeros (viajeros
de los S. XVIlly XIX), Puebla: J.M. Cajica Jr. S.A.

Vega Salas, Jaime

1996. Reminiscencias (en busca del Quito perdido), Quito:
Gréficas Ortega.

Péaginas siguientes:

8, 9, 10 y 11: Baile de Ino-
centes, Plaza Belmonte, 1937-
1938. Fotos: Gottfried Hirtz.

77



72



A

e e

l'll'“\
; '-..._: i

[ |
1t

I -;*T
!
4

- e
”II.
. .“ - .|







Los Afos Vigjos

75






Inocentadas, diablos,
monigotes... Mome.n.tgs
de una trancision

Maria Belén Calvache*

La fiesta de Fin de Aho en el Ecuador es una celebracién para construir y despedir el tiem-
po del calendario, se deja atras las penumbras en la figura de un monigote al que se lo vela durante la tarde
y noche del 31 de diciembre, lo acompanan su viuda y deudos que lamentan entre sollozos hipderitas la per-
dida de su “vigjo". Al final de la noche se da lectura a un testamento satirico que deja las pocas pertenencias
del ano y se procede a la quema del monigote junto con las dudas y desventuras; es decir, con todo 1o que
no se quiere que pase a la etemidad de la memoria, para dar asi la bienvenida al nuevo afio con esperanzas
y promesas.

Este ritual nos lleva a una vida nueva simbdlicamente, finalidad que la tienen v la tenian muchas sociedades
al terminar un ciclo temporal y comenzar otro, para restaurar el tiempo y hacer posible un nuevo inicio.
El drama ritual de esta fiesta, corresponde a un tiempo ciclico o un etemo retomo. Es un tiempo de caracter
circular gue ve el pasado como referencia para poder seguir al futuro, regresando al punto original y conso-
lidando la pertenencia del sujeto a la sociedad. Pero no sin antes sulfrir un conflicto o una destruccion donde
intervienen elementos naturales que son regeneradores como el agua o el fuego.

* Comunicadora Social, Universidad Central del Ecuador.

Los Afos Vigjos

1: "Apuntes del balle de mas-
caras en la plaza", revista
Caricatura, 16 de enero, 1921,
pags. 131-132. lustracion de
A. Bellolio. Fondo de Ciencias
Humanas del Banco Central.

o



78

Este ritual de fenecimiento, donde se destruye mediante las llamas del fuego al monigote que representa el
ano que termina y que se lleva consigo los acontecimientos personales y sociales menos felices del ciclo
anual, no tiene un origen definido. Algunos suponen que la costumbre llegd con los conguistadores espano-
les?, tal es el caso de Descalzi:

Esta costumbre no es aborigen o mestiza, llegd a no dudarlo de Espafia. Y se mantuvo en nues-
tro medio y en muchas ciudades de América como expresion del folclore importado de la
Peninsula Ioérica. Tomo fuerza en la Colonia. El mufieco o dominguin fue muy popular, ya como
espantapajaros, o para amenizar las corridas de toros. En nuestro medio el Afo Viejo, es una ins-
titucion, que si bien va degenerando en cuanto a su testamento, conserva el caracter que 1os
espanoles sin duda trajeron de la Peninsula: despedir al afio simbolizado en un monigote de ros-
tro y facha anciano, lleno asimismo, de cohetes y petardos para provocar méas alegria. Sin duda
la presencia de las viudas es una afiadido nuestro (en Ofia 1988:515).

Otros ponen énfasis en la costumbre indigena pre-colombina de la quema de figuras para extinguir los malos
espiritus en los diferentes rituales. Respecto a ello, no se tiene sino referencias de viajeros, asi por ejemplo
la relacion de Joseph de Arriaga (1920) a la que se refiere Manuel Espinosa;

En el Tahuantinsuyo era muy comun hacer mufiecos para quemar, con el fin de destruir el aima
de quienes representaban, asf sefiala que muchos visitadores esparioles indeseables eran repre-
sentados con munecos gque se guemaban con grasa de cerdo, mientras que cuando se busca-
ba perjudicar a un indio se quemaba esta figura con sebo de llama (1997:169).

La Celebracion del Afo Viejo no es exclusiva del Ecuador, aunque en nuestro pais presenta facetas y des-
arrollos propios producto de una historicidad especifica. Otros paises en los que hemos encontrado regis-
tros de esta costumbre son Colombia, Venezuela, Brasil y Uruguay entre otros?. Asi por ejemplo, en este Ulti-
mo, antes mas que ahora y sobre todo en las ciudades del interior se quema al finalizar el ano a los llama-
dos “judas findeafieros”. Su designacion es sugerente, pues no podemos dejar de pensar en los “judas de
Semana Santa”, monigotes que son sometidos a las llamas o descuartizados v a los que les acompafian en
algunas tradiciones testamentos, costumbre extendida por paises de Centroamérica®.

En el Ecuador, desde aproximadamente finales de la década de 1930, los anos viejos dejaron de ser repre-
sentados como decrépitos ancianos de barba larga, ubicados en el interior de una casucha y con una bote-
lita de trago, para convertirse en personajes de la vida social. En principio, las caracterizaciones escogidas
respondian a personajes en situaciones comicas, de las que tenia conocimiento la comunidad inmediata. Se
trataba por tanto de familiares, vecinos, amigos, compafieros de trabajo, conocidos del barrio, etc. Mas tarde
son las estampas de la ciudad, las autoridades y personajes publicos los temas preferidos para la caracteri-
zacion de los monigotes: militares, politicos, los toros, las noticias de interés nacional. Esta linea ha llevado a
que los anos viejos actuales respondan a los hechos y personajes promocionados por los medios de comu-
nicacion masiva, acontecimientos tanto politicos como de la farandula a nivel nacional y mundial y persona-
jes de ficcion creados por la industria cinematogréafica.



Pero en Quito la fiesta de Fin de Afio no solamente era importante por si sola, pues hasta la década de 1960
fue parte de una celebracion mayor: los Inocentes. Esta fue una fiesta de mascaras que empezo su lenta
desaparicion una década antes; aunque elementos referidos al Dia de Reyesd, Ultimo dia de festejo, como
el Corso de flores, lograron permanecer algunos afios mas. Se encuentran algunas reminiscencias de esta
fiesta en los periddicos de Quito, como nos ha permitido constatar nuestra investigacion entre 1930 y 1980,
Etapa en la que nos centraremos para dar cuenta de los cambios v la recreacion constante de los elemen-
tos festivos de Fin de Ano.

Las inocentadas

Alrededor del 28 de diciembre en Quito comenzaban las muy conocidas inocentadas, las cuales consistian
en bromas pequenas, chanzas o “tomaduras de pelo” a los vecinos y personajes de la ciudad. En los afos
treinta las victimas favoritas de los quitefios eran las autoridades v las entidades que representaban el orden
y la seguridad: la policia y los bomberos. Asi, por ejemplo, las alertas de incendio o accidentes en distintos
sectores de la ciudad. Bromas tan graves que representantes oficiales solicitaban a los residentes de la ciu-
dad, por medio de llamados de prensa, que dejen de hacer mofas a estas instituciones, ya gue se ven avo-
cadas a movilizar todo su contingente por falsas alarmas lo que resulta en un desperdicio de recursos. Otra
broma comUn era disfrazarse de ciertos personajes publicos: desde el vecino hasta el presidente, imitarlos vy
entonces burlase de ellos.

Los bailes de mascaras en la plaza

Hasta antes de su desaparicion la celebracion de Fin de Ao se mezclaba con la de Inocentes. Durante los
mas de 10 dias de fiesta se llevan acabo bailes, comparsas de disfrazados en las Plazas, se comia, bebia y
departia en las chinganas 6 y se disfrutaba de las rifas y otras actividades que tenian lugar en la ciudad. Uno
de los momentos de mayor esplendor lo marcaba el dia final del afio, donde se unian los Inocentes al Afio
Vigjo. A finales del siglo XIX'y principios del XX la fiesta tenian lugar en las plazas y calles de la ciudad, sien-
do la Plaza Grande el sitio de mayor concurrencia y brillo. Los portales de la plaza se llenaban de chinganas
que iniciaban sus expendios a las diez de la manana; a la una de la tarde llegaba la banda del ejercito para
abrir “oficiaimente” la fiesta; a las tres de la tarde se unian oftras tres bandas mas, gue se ubicaban en los
cuatro puntos de la plaza, para al unisono amenizar el baile lleno de disfrazados. La fiesta se prolongaba hasta
las cinco de la manana. La aristocracia quitena pasaba por las plazas, para disfrutar de la fiesta, antes de ir
a sus eventos particulares en los hoteles de la ciudad; bailes de saldon que ya se hablan instituido para el
treinta’.

En la primera década del siglo XXy con motivo del levantamiento del monumento de la Independencia —en
conmemoracion del centenario de la gesta patridtica de 1809-, la creacion de nuevos jardines vy la coloca-
cion de altas verjas de hierro alrededor de la Plaza Grande, la fiesta se desplazd a otros lugares. Va a ser en
las plazas de Santo Domingo y San Francisco® donde se mantenga el caracter popular de la fiesta, aunque
sin la grandiosidad que tenia en la Plaza Mayor. Con la inauguracion, en los anos veinte, de la Plaza de toros
Belmonte y mas tarde de la Arenas, los habitantes de la ciudad son convocados a estos espacios particu-

Los Afos Vigjos

79



2: Fiesta de Inocentes en la
Plaza de Santo Domingo, c.a.
1915-1920. "Llenos de colorido
y alegria eran los Inocentes de
antano en Quito", £/ Comercio,
Quito, diciembre 1945.

3 y 4: Baile de fantasia en el
Quito  Tennis  Golf  Club.
Comparsas en la que miembros
del club representan a Simén
Bolivar, Manuela Séenz vy a los
edecanes del "Libertador"; en la
siguiente fotografia, otra com-
parsa representa a los Maxim's,
El Comercio, Quito, diciembre
1945, Fotos: Pacheco.

80

lares para la celebracion con un costo minimo. Asi por ejemplo en 1940 se anuncia por la prensa el acondi-
cionamiento de las instalaciones de la Plaza Arenas para el “festival de Inocentes”, de manera que 10s
concurrentes puedan disfrutar tranquilamente de las chinganas y guarecerse de la lluvia si es necesario.
Se anuncia demas entrada gratuita y premios a los mejores disfrazados, asi como a las méas destacadas
parejas de balle.

So6lo en la Plaza de Santo Domingo la fiesta se mantiene de manera espontanea, sin embargo, para media-
dos de 1940 el jolgorio y baile de la plaza es remplazado por grupos de disfrazados que Unicamente deam-
bulan por el lugar. Para principios de los cincuenta las fiestas de Inocentes se vuelven peligrosas y el muni-
Cipio expide una ordenanza en la que prohibe la realizacion de las fiestas en plazas publicas vy privadas, hote-
les y salones en los gue existieran desmanes. Aunque la Plaza de San Francisco ya habia dejado de ser un
espacio para la fiesta de Inocentes, es frecuentada todavia por algunos disfrazados pues a finales del cin-
Cuenta se convierte en el lugar oficial de las rifas.

Los Inocentes venian acompanados —desde mucho antes de os cincuenta, aungue No se hagan visibles en
los periddicos sino hasta esos anos— de otra diversion que llegaba a la ciudad desde principios de diciem-
bre y permanecia hasta enero donde participaban gente de toda clase social: las rifas. Se trataba de una
variedad de pequefias ferias compuesta en su mayoria por carruseles y juegos de azar que se instalaban en
diversas partes de la capital, en especial, en la Plaza de San Francisco, la Plaza de la Marin, la calle 24 de
Mayo entre otros. Los juegos de mayor aceptacion y de mayores apuestas eran la ruleta, el bingo vy el tiro al
blanco®.

Las comparsas de disfrazados gue salian a las calles por diversion comienzan a escasear a finales de 1960.
Y los motivos mismos de sus disfraces comienzan a variar. Ya no sélo son los tipos tradicionales’® como: el
mono con rabo de raso, los belermos con su jeringa gigante, el arlequin y su sequito de payasos, el diablo
0Cioso, los yumbos de plumajin de papagayo, las cholas, la camisona, la vieja chuchumeca, el capariche y
las brujas’?, sino gue se incorporan personajes de la television o trajes tipicos de otros paises como México,
Argentina o Espana. Los disfraces tradicionales que subsistieron hasta el final fueron los payasos a quienes
los nifios seguian, burlandose y pidiendo la leccidon que no era otra cosa gque una copla sobre la polftica del
pais y las cosas cotidianas:

Muchachada: Payasito la leccion.

Payaso: Las mujeres de este tiempo. ..
Las mujeres de este tiempo

Son como el alacran

A penas ven al marido sin medio
A penas ven al marido sin medio

Dan la media vuelta y se van.

Muchachada: Payasito la Leccion. (Si habia risas, volvia la frase)
Payasito que no valis a tu mama te parecis. (Si no habla risas los muchachos

vilipendiaban al payaso con esta frase)’2.



Llenos de colorido y alegria eran los
Inocentes deantano en la ciudad de Quito

£ RAEF OF DS G DURASIN BT 0SB (REMRAAAS B LA WY PLALL § L Lk SOXPIOEL

Los Afos Vigjos

87



82

Las fiestas de fantasia o de mascaras de la elite quiteiia

De acuerdos a los registros de periddico ya en 1930 se realizaban mascaradas o fiestas de fantasia en salo-
nes y hoteles de prestigio. Estos bailes tenian lugar, todos los dias desde el 28 de diciembre al 6 de enero,
en horario de nueve de la noche hasta las dos de la manana. Se presentaban las mejores orquestas de la
ciudad y algunas traidas del exterior, y se premiaban a los mejores disfraces y parejas de bailes. La entrada
a estos eventos, en un Hotel como el Majestic llegd a costar en 1968 cien sucres, precio prohibitivo para la
mayoria de quitenos.

Las fiestas de fantasia mas cubiertas por la prensa fueron las del “Quito Tenis y Golf Club” que se realizaban
el 31 de diciembre organizadas por la Sociedad Socorro a la Infancia. Dichos bailes eran exclusivos para
SOCIOS Yy sus invitados a quienes se les otorgaba tarjetas de admision. Se exigia para tal evento traje de eti-
queta a quienes no fueran parte de una comparsa participante o llevaran algun disfraz para los concursos
que se realizaban. Las comparsas tenian varios motivos cada afo y la mayoria se referian a los problemas
que afrontaba la ciudad o el pais. Asi por ejemplo, en 1958 se premio la comparsa llamada “El caso del trigo”
la cual consistia en 25 personas disfrazadas de sacos de trigo con varias leyendas como: “Me voy a la sie-
rra a vender mi trigo” o “El vivo vive del tonto y el tonto de su trabajo, viva los molineros”. Su despliegue esta-
ba acompanado por coplas:

Si me puse a sembrar trigo
fue seguro de ganar,

y ahora me salen diciendo
que es mas fécil importar.

Si el jurado hace justicia
un buen premio Nos daran,
estos sacos que tenemos
nos dieron de caridad’3.

El Corso de flores

La fiesta de Inocentes no concluia el dia de Aho Viejo, por el contrario, la celebracion en Quito se extendia
por seis dias méas entre disfrazados y comparsas, llegando a su final con el Corso de flores el dia de los
Santos Reyes con varias actividades!#, Este junto con el Afo Viejo eran las fechas mas importantes para los
enmascarados que disfrutaban de la larga festividad de Inocentes. Al principio de los afios cincuenta se podia
ver en la ciudad comparsas, serpentinas y carros alegoricos que desfilaban por las calles de la ciudad para
despedir a los Inocentes y ganar los premios que ofrecia el Municipio de Quito. Tal era la expectativa que el
publico hacia todo un acontecimiento el adivinar que instituciones participarian y con que temas’®.
Lamentablemente para fines de esta década el Corso pierde su esplendor.

La municipalidad trato de revivir el Corso de flores en 1963 y en 1974 sin ningdn éxito, asi lo muestran las
expresiones nostalgicas, llenas de tristeza y decepcion por la pobreza de la fiesta: “Los afios pasados eran
mejores” 0 “Ya no existe la sal quitefia de antes” 6, En 1963 el recorrido fue desde la calle 6 de Diciembre vy



Patria, siguid la 10 de Agosto, Guayaquil, Olmedo, Venezuela, Bolivar, Plaza de Santo Domingo, Flores,
Manabi, Montdfar, Guayaquil y avenida Colombia. Lamentablemente el desfile durd apenas unos quince
minutos, ya que las comparsas y carros alegdricos no sumaron ni diez.

Marta Cecilia Ruiz en un articulo publicad en el diario Hoy'”, sostiene gue uno de los motivos de la desapa-
ricion completa de la fiesta de Inocentes fue la aparicion de la fiesta de fundacion de la ciudad. Esta se rea-
lizo por primera vez en 1989 bajo el titulo de “Serenata Quitena”’, en 1960 se inauguro con este Motivo la
Plaza de Toros Quito con el premio “Jesus del Gran Poder”. Acontecimiento que cala en los habitantes de
Quito que en anos siguientes representan las corridas de toros en los monigotes de Afo Vigjo.

El Ano Viejo en Quito

El 31 de diciembre la fiesta popular de mascaras entraba en un momento de mayor excitacion. Desde tem-
pranas horas de la manana en los portales de las casas se podia ver los preparativos para alzar las casu-
chas o las tarimas en las que se colocara el o los “viejo(s)". Esta tradicion de realizar un monigote, un testa-
mento vy el espectaculo de la viuda parece que era una actividad propia del pueblo —o que al menos se rela-
cionaba con este—, asi lo dejan entender algunos articulistas de presa. Cito un ejemplo:

[...] Se espera mucho del ano viejo. Se liquida mucho en afio vigjo. Los poetas callejeros, aque-
llos que encaramados en un cajon recitan en una esquina sus composiciones, han compuesto
ya el testamento politico de afio viejo, que encierra anhelos y absurdos populares. Los soldados
y las chiguillerfas de barrio preparan mufecos espantosos gue representan al afio viejo, v los que-
man y o insultan, como si quemando e insultando mufiecos pudiera obtenerse el cambio de vida.
Y en todos los barrios arden con el regocijo de las multitudes, munecos que personifican al afio
viejo. jPobre afo viejo que ninguna culpa tuvo de sus desastres! Pobre arfio de 1937, al que los
hombres hicieron malo’8,

Los anos viejos los realizaban en todos los barrios, las familias, las jorgas, las instituciones publicas vy priva-
das, pero ademas, las instituciones de seguridad nacional. Al principio al mufeco se lo vestia con la ropa que
ya no se iba a usar o gque traia malos recuerdos del afo, como la camisa que uno llevaba cuando la novia
termino la relacion, los zapatos vy el pantaldn vigjos. La construccion del monigote se realizaba a partir de la
recoleccion de ropa de cada uno de sus creadores. Y su identidad tipica era la de un viejo con su barba
larga vy blanca partida en dos.

Estos munecos estaban acompanados de dos 0 mas cirios, a sus pies se colocaba una escudilla para reco-
ger la imosna que se acumulara durante la velacion. Los muchachos vestidos de viudas, payasos, diablos
velaban al monigote v llamaban la atencion de los transelntes al grito de: “jUna limosnita para el vigjito!” o
“iUn socorro para el ano viejo!”,

A las once de la noche se realizaba una especie de traslado funebre. El afio viejo v su cortejo, a pie o en
carros alegoricos, recorrian las calles del barrio para recoger las Ultimas limosnas que se invertirian en la cena
y el velorio™®. A continuacion procedia la lectura del testamento del Ano Vigjo, que consistia en el recuento

Los Afos Vigjos

83



YEINTE

EL 501 6

PACINAS

(=]

LECTURA
ILUSTHALCLDN °

TR

LR

!.
L

up

,._T__] g :

W | e

L951

84



de los bienes vy los males del afio que son dejados a todos sus hijos, y que serfa leido minutos antes por el
escribano. Aungue referencias directas a la celebracion del Afo Viejo2© en Quito y en especial, a la quema
del monigote son regulares en los periddicos sdlo a partir de mediados del treinta, ya para las primera mitad
del cuarenta algunas personas manifiestan aforanza por la pérdida de elementos propios de la fiesta. Asf por
ejemplo, la designacion de un escribano para que realice el testamento del Afo Viejo.

Segun Dario Guevara (1966) el testamento comenzaba a leerse de esta forma:

En unidad de acto me presento ante el sefior escribano (nombre) y los testigos que certifican y
declaro ser mayor de edad, ecuatoriano, casado y de religion catdlica, apostolica, romana. Al
verme al final de mis dias, expreso mi Ultima voluntad [...]

Luego se daba lectura a las pertenencias antojadizas que el “viejo” hacia a sus allegados, algunos dejan las
partes de su cuerpo como 0jos, piemas, pelo, corazon; otros, reparten virtudes, consegjos a quien los nece-
site y a quien no. Cito como ejemplo un fragmento Fiel copia del Testamento del agonizante Ario Vigjo de
1954 (Guevara 1966:; 171-174), en él se puede observar el lenguaje de la época, ademas de los persona-
jes que importaban en la ciudad. Se puede percibir un Quito pequefio donde se conocia las intimidades de
todo el mundo, todo o contrario a los testamentos que se pueden encontrar en la actualidad, que evocan
temas politicos del pais y del mundo, de acuerdo a la linea ideologia tenga el escribano.

Soy el moribundo

senor Juan Elias;

igual con el afo

se acaban mis dias. (1-4)

Como por millones

tengo plata ajena,

sigo el testamento

desde Nochebuena. (5-8)

Por morir, hijitos,

como buen cristiano,

al sefior Alcalde

pido un Escribano. (8-12)

Dejo mis colchones

y mis cabeceras,

a que den a todas

mis hijas solteras. (33-36)

Como enamoradas

para los choferes,

dejo a las chepitas

por buenas mujeres. (37-40)

Cueros de borrego

les dejo por miles,

a que hagan abrigos

los guardias civiles. (41-44)

Como mis teneres todos
estan entregados,

doy mi testamento

ya por terminado. (128-131)

Adids mi adorada

esposita mia,

que ya me despido

de tu compariia. (132-135)

Ya que para siempre

se acabd mi vida,

dame un abracito

como despedida. (136-139)

Adios militares

adids mi nacion,

adios hijos mios

de mi corazén. (140-144)

Los Afos Vigjos

5: "Preparativos para hacer su
ano viejo". Nifios acarrean ra-
mas de eucalipto para construir
la casa de “vigjo". £l Comercio,
Quito, diciembre 1961,

6: Ano viejo elaborado por La
Policia Nacional, cuyo tema son
las corridas de toros. £l Co-
mercio, Quito, diciembre 1963.
Foto: José Pérez.

7: £/ Sol N°49, Suplemento do-
minical, Quito, 1 de enero
1962,

8: \iuda deteniendo un carro,
mientras implora. una caridad
para el "vigjto". £l Comercio,
Quito, diciembre 1968.

85



86

A todos mis hijos

que estan a mis pies,
doy mis bendiciones

por Ultima vez. (145-148)

Tras la lectura del testamento la gente esperaba impacientemente el cafionazo que indicaba las doce de la
noche, el sonar de las sirenas de las fabricas al unisono con las campanas de las iglesias vy junto con el pito
de los autos que festejaban la llegada del afno?!.

Los mas famosos anos viejos de la ciudad en esta época fueron los del Regimiento Quito N° 1, que para
1946 ya representaban los problemas de la ciudad, en ese tiempo, como ahora: los buses urbanos.
Sucesivamente entre el cincuenta y setenta aparecen varios motivos: corridas de toros, contrabando de luz
en la ciudad, la Serenata Quitefa, los triunfos y derrotas de los equipos de futbol (primero de las ligas barria-
les, luego de los campeonatos nacionales vy finamente de los sudamericanos), acontecimientos politicos
nacionales e internacionales, la llegada del hombre a la luna, algunos matrimonios de la ciudad, entre otros.
Algunas de la instituciones y barrios mas proclives a la realizacion de vistosos anos viejos fueron: El Cuerpo
de Bomberos, algunos cuarteles del Ejército, la Empresa Eléctrica, la Policia Militar, la Guardia Presidencial;
los barrios de San Roque, Vila Flora, Yaguachi, México, Dorado, La Chilena, La Vicentina, La Floresta,
América.

Todos estos barrios e instituciones construian en principio anos viejos por diversion, pero ya en la década del
sesenta, comienzan a realizar monigotes dedicados a participar en los diferentes concursos que habia en la
ciudad. Por lo que cada cual escoge no sélo un motivo para el Afo Viejo, sino también el tamano vy la mag-
nitud de su representacion. Asi, en la ciudad se podia y se puede encontrar escenas simples, complejas vy
artisticas de afios viejos, como los clasifica Ramirez Salcedo (1991:18).

Las escenas simples no tienen mayor elaboracion son representaciones gue las realizan 1os nifos o las fami-
lias. Estos munecos ridiculizan a los mismos miembros de la familia 0 a un personaje cercano.

Las escenas de complejidad se dividen en dos clases: las primeras presentan una situacion simple, a menu-
do son espontaneos de uno o pocos creadores, representan el espiritu popular de los barrios o de los jove-
nes de un sector que delimitan con esta actividad su territorio, protagonizando, verdaderos desafios artisti-
cos??, A estos monigotes en ocasiones los han tratado de reprimir las autoridades de turmo, sin ningdn resul-
tado positivo. Estos escenarios tuvieron su mayor produccion y exnibicion a partir de la décadas del cuaren-
ta, estaban presentes en los bajos de las instituciones publicas, en las calles y plazas.

Los segundos, mucho mas elaborados, requieren construcciones planificadas con arreglos artisticos donde
se satirizan los problemas sociales, politicos y econdmicos a gran escala, destinados generalmente a con-
cursos. En Quito, se los pudo observar ya para el concurso organizado por el Consejo Municipal en 1963
donde se premid al mejor monigote y testamento. En este concurso se inscribieron 32 afios viejos?3. Los
cuatro afos siguientes el concurso es convocado por la empresa ILEPSA, empresa de licores nacional. En
1964 los premios otorgados por la empresa tenian 1os nombres de sus productos, asi del primero al quinto



oo

se denominaban: “Traguito”, “Mayorca Gallito”, “Chulla Quitefio”, “Seco y Volteado” v “Whiski Squires”. Todos
los premios, ademas de una canasta de los productos de la empresa, consistian en una cantidad de dine-
roy un radio?4.

Para 1965, ILEPSA busca ampliar y promocionar otros de sus productos, de este modo bautiza con otros
nombres a sus premios, pero ademas, clasificd los temas de los monigotes para cada premio. Una anota en
su propaganda pedia que dentro de los escenarios exista una mencion a uno de sus productos.

“Traguito” al mejor arreglo costumbrista.

‘Buzz” al mejor arreglo deportivo.

‘Gallito” a la mejor escena taurina.

“Chulla Quitefio” al mejor arreglo poalitico.

‘Neslo” a la mejor escena modemista.

“Seco y Volteado” a la mejor escena folklérica?d.

oD O~ W N =

El jurado de estos primeros concursos recorria la ciudad en busca de los afos viejos inscritos para seleccio-
nar a mejor segun las categorias propuestas. Algunos de los ganadores de estos premios fueron: Empresa
Eléctrica Quito, Cooperativa de Ahorro y Crédito, Club Social, Deportivo Brasilia, Control Automaoviles, Control
Embajador, Sindicato de Trabajadores del Teatro Sucre, Cuerpo de Bomberos, Club Inti Raymi, entre otros?6,

Tras la ausencia de concursos por varios anos, en 1973 se realiza otra convocatoria auspiciada por el Canal
8 y Ulimas Noticias, esta tuvo lugar en la avenida 6 de Diciembre frente al Ejido, produciéndose entonces
una muestra centralizada por primera vez en la ciudad. El llamado a ubicar los afos viejos en un solo lugar
provocod que los afios vigjos barriales perdieran vistosidad y proliferaran las viudas, siendo estas el espectéa-
culo central como 1o recoge una nota del diario El Comercio en los primeros dias del nuevo ano?’.

Ya para 1981, se crea el concurso de anos viejos del diario Hoy, que perdura hasta la fecha. Este también
busco organizar la muestra en un espacio Unico. Se escogio en este caso, una de las principales arterias de
la ciudad, la avenida Amazonas, a lo largo de 12 cuadras, entre la avenida Patria vy la avenida Colon. Aqui se
popularizaron los monigotes politicos como lo recuerda Julio Zari en el articulo “Los Afos Viejos en la Vida de
Hoy”, en el que hace un recuento de los personajes quemados en el concurso:

El tema fue el presidente Oswaldo Hurtado. Su espigada figura, con la infaltable raqueta de tenis,
estuvo presente en las tarimas.

Luego le siguid el secretario general del gobiemo socialcristiano, Joffre Torbay. Fue uno de los
favoritos. Su enorme humanidad se prestaba para el humor de los concursantes. Pero su “popu-
laridad” se la gand no tanto por su fisico, cuanto por la serie de hechos escandalosos en los que
se vio envuelto y que lo obligaron a dejar el pals, para volver afios después.

Febres Cordero fue también otro personaje favorito, con su cabello y bigote plateados, caracte-
risticas que sobresalieron en los centenares de anos viejos y caretas que se confeccionaron en

Los Afos Vigjos

87



88

la época. Dio suficientes motivos para ser tomado en cuenta. La toma de la Corte Suprema
de Justicia, la rebelion del general Frank Vargas Pazos, el secuestro en Taura, marcaron su
gobiermno.

El presidente Rodrigo Borja se constituyd en un facil blanco de los caricaturistas, que siempre
destacaron su prominente nariz, que incluso diera lugar para que Abdala Bucaram hablara de una
‘nariz de tiza de sastre”.

Claro que Bucaram estuvo siempre gravitando, ora como intendente de Policia del Guayas, ora
como alcalde de Guayaquil, ora como presidente, ora como cantante, ora como animador. Su
rostro de corte hitleriano y lleno de protuberancias dio pabulo a la confeccion de muchos afios
viejos?8,

En los afos siguientes podremos recordar como figura central a Bin Laden, a quien se lo bautizd como “Elvira
Torres” en el 2001, dejando de lado a los politicos ecuatorianos, tradicionalmente representados. En el 2002
fueron las caretas y los afios vigjos del ex presidente Gustavo Noboa y el ex ministro de gobiermno Viadimiro
Alvarez los méas populares. El primero, con su famosa frase “Una rondita de cachos”, y el segundo, “Platimiro”
con su repetido slogan “;Donde esta la palta?”. En el 2003 la satira del problema petrolero en el Oriente
Ecuatoriano, la “Rectificadora Gutiérrez”, el poderio de Estados Unidos son temas comunes. En el 2004, la
Guerra en Irak y los problemas petroleros a nivel mundial concitan la atencion de los imagineros. Ya en el
2005 los quitefios dedicaron mas espacio a realizar monigotes con temas positivos como la clasificacion de
la seleccion de futbol al mundial de Alemania, la renovacion del transporte v las nuevas autopistas en
el pals.

Del largo periodo de fiesta marcado por los Inocentes, en la actualidad solamente pervive la fiesta de Fin de
Ano o del Aho Vigjo, con una escena de teatro inmovil donde se refleja algiin acontecimiento que marco a la
sociedad. Los monigotes agonizan al son de las canciones de moda y varias viuda extravagantes lloran la
muerte de su marido al tiempo que disfrutan de su proxima solteria; mezclan su pena con un baile erdtico de
mal gusto, las lagrimas de cocodrilo con las risas, su duelo con el coqueteo destinado a todo hombre que
pase por alll a fin de conseguir, a mas de unos centavos, el elogio de su publico: “jEsa si es viudal” o “Que
buena esa viuda!”.

La viuda es por tanto un personaje y un espectaculo importante en la velacion del viejo, que desaparece a
la media noche al igual que todos los personajes que intervinieron en la fiesta. Su vestimenta tradicional es
negray prestada por la madre, hermana, prima, novia u otras mujeres allegadas. Normalmente lleva una falda
y medias nylon que muestran unas piermas velludas, zapatos de taco —ahora sustituidos por zapatos depor-
tivos para mayor comodidad—, una blusa escotada que dejara ver unos pechos rellenos, las mas recatadas
un pafoldn y una bien llevada cartera. Este personaje actia conforme al estereotipo de la sociedad, acoplan-
do su vestimenta y comportamiento a las modas de cada generacion.,

Toda esta algarabia se termina a las doce de la noche, cuando sobreviene la quema del ano viejo, momen-
o para abrazarse, prometerse dias mejores 0 simplemente que se seguira juntos. Momento también para
desquitar a correazos, patadas y golpes sobre el monigote en llamas, todo el rencor, las angustias v las tra-



gedias que acontecieron en el afio. Agl, la fiesta constituye un rito de sacrificio simbdlico que abre paso a
una nueva vida, al florecimiento de esperanzas de vivir mejor en el futuro.

El Ao Viejo: un lazo ritual de identidad

Actuaimente, los ecuatorianos que migraron a otros paises celebran dentro de sus comunidades los ritos de
nuestro pais. Asi, buscan formas de inmolar sus munecos de Fin de Ano, al iempo que evocan las ocasio-
nes que lo hicieron en su tierra, junto a su familia y amigos. Este ritual no es costumbre en muchos de los
paises que los ecuatorianos escogen como destino, por lo que la fiesta se reduce a la realizacion de los
monigotes y los testamentos dentro de un casa o local. No hay toma del espacio publico vy se deja atras a
la viuda vy su sequito de disfrazados. Siendo una constante representar un acontecimiento especifico que
haya afectado a la comunidad de migrantes en el ano.

Un glemplo es la comunidad de los Pueblos Otavalos, quienes se rednen en diferentes ciudades como
Chicago, Bélgica, Valencia, Barcelona y construyen los afios viejos para celebrar esta tradicion. Tradicion que
la llevan a los medios electronicos, donde publican sus fotografias para que toda la comunidad conectada al
internet pueda ver su reunion. Ese es el caso del monigote que representd en el 2003 al “Pirata’, encarga-
do de la organizacion del mercado en Barcelona.

A este respecto Guevara cuentan un hecho anecddtico que sucedio en la década de los cincuenta en la
Ciudad de México, cuando algunos compatriotas que llegaron en visperas del Afio Viejo, decidieron festejar-
lo como lo hacian en el Ecuador.

Algunos ecuatorianos que llegaron a la capital de México, quisieron quemar su muneco. Para el
colmo de sus deseos la casa de hospedaje tenia azotea, en donde practicaron el ceremonial de
su tradicion y prendieron fuego al hombre de paja. Pero su buen humor se enfrid al ser asistidos
por un equipo de bomberos, listos a pagar el incendio que supusieron. Y si no confesaban inge-
nuamente su condicion de extranjeros y el motivo que les movid a la quema hubieran ido a parar
en la oscuridad de una celda destinada a los infractores de la vida normal de la gran ciudad
azteca?d,

Mascaras y su significado

La méascara o la careta como también se la llama, es un elemento esencial en el festejo de Fin de Afo; esta
es la que da las caracteristicas exactas al personaje que se guema la Ultima hora del afo. En Quito la care-
ta tradicional es de papel periddico, cartdn, engrudo y pintura, se la decora con mucho cuidado, para darle
las caracteristicas exactas de quien sera personificado. Existe una variedad de motivos de caretas para esta
fecha como son los 0sos, lobos, monstruos, payasos, diablos, brujas, chapitas, politicos nacionales e inter-
nacionales, periodistas, policias, entre otros.

Cada emparentado con el "viejo” escoge una mascara apropiada que le permita interpretar a su personaje,
una bonita es simbolo de virtud, mientras que una con rasgos desagradables esta destinada a representar

Los Afos Vigjos

89



90

la maldad y lo que esta fuera de los canones de la sociedad. Toda méascara expresa la idea de transforma-
cion, permite al que la lleva hacer 10 gue su personaje haria sin ningdn compromiso social. Se puede decir
que los deudos son 1o que quedd de las comparsas de disfrazados de la fiesta de Inocentes que desapa-
recio totalmente a finales de la década del sesenta.

Las caretas eran tan apetecibles durante Inocentes que las peluguerias publicitaban su venta, en los diarios
de la ciudad®0, Otros lugares frecuentes para la venta, fueron las entradas de las plazas de toros donde se
celebraba las fiestas de mascaras. A pesar de esta multitud de lugares de venta eran pocos los artesanos
que confeccionaban estas apreciadas caretas.

Angel Baca es uno de aquellos artesanos que todavia se mantiene en el negocio. Desde los afios cuarenta
€l y su familia se dedican a ésta labor que les ocupa todo el afio. Entonces, como cuenta, se entregaban
dos o tres docenas semanales (las caretas eran comercializadas no sdlo en Quito vy su vigencia se extendia
a otras muchas festividades como los San Juanes vy los pases de nifios, en especial las de payasos vy
negros). Cuenta este artesano que €l produjo por primera vez y popularizé las caretas de politicos nacionales
e internacionales a finales del cincuenta y principios del sesenta. En su memoria quedaron impresas las ima-
genes de esos personajes: Nikita Kruschov, Fidel Castro, José Maria Velasco Ibarra, Ios miembros de la Junta
Militar de Gobiemo. Era tan conocido su trabajo que miembros de los Bomberos, del Regimiento Quito, de
la Empresa Eléctrica Quito, encargaba la confeccion de caretas de sus autoridades para sus anos viejos3!,

En la actualidad a decir del senor Baca ha crecido el nimero de talleres para confeccion de caretas y ellas
mismas han sufrido un cambio en la técnica de elaboracion. Poco a poco los personajes mas tradicionales
son remplazados por otros que incluyen a personajes de la television, a lo gue se suma el cambio de mate-
rial de carton a plastico o latex. Segun un estudio realizado por Experimentos Culturales la demanda de care-
tas es aproximadamente de unas 550 mil por ano y cada ano se cotizan de acuerdo a quienes representan
y a su tamafo, siendo las méas costosas las del presidente de turno o de los personajes mas destacadoss?.
Asi, por elemplo, en el 2006 las caretas de Alvaro Noboa y, solo en segundo lugar, las de Rafael Correa fue-
ron las mas deseadas.

El fuego y la muerte del monigote

Para el psicologo Rodrigo Tenorio (1995), el quemar el monigote que representa al afo vigjo, se lo puede
definir como un acto magico y simbdlico que construye un abismo de tiempo entre dos momentos: el pasa-
do vy el futuro. Es decir el ano vivido forma parte irreversible de 1o que nunca volvera a ser y aparece el futu-
ro cOMO UN camino incierto y por hacer, como Unica realidad con la que es posible contar®4,

El ritual del fuego, a través de la quema del monigote, significa un momento de ruptura en la vida de los seres
humanos. Los montones humeantes de ceniza en las esquinas de la ciudad en los primeros minutos de
enero, revelan y ocultan muchas cosas de 1o que quedd de un gjusticiamiento popular e imaginario en el que
se pueden escuchar frases como jPréndele, que tiene que quemarse todo! jQue viva el Afo Viejo! jAhora te
vas ha guemar, todo te vas ha quemar! Todos quieren guemar los males del ano que termina para poder
pasar al proximo.



En las sociedades agro-céntricas, el fuego es parte esencial y central de los rituales, es un elemento de des-
truccion total, pues reduce 1o guemado a cenizas, pero a la vez, permite una renovacion y purificacion. Por
ejemplo, entre los indigenas del Perl existen una leyenda que tiene que ver con la destruccion v la renova-
cion mediante el fuego. Se cuenta que Pacha-Camac, el dios de la segunda creacion del mundo y de la vida
destruyo con fuego y agua todo 1o hecho y criado por el dios “Cun” o “Cons”, el dador, deidad solar que en
la primera creacion formo el cielo, el sol, la luna, las estrellas v la tierras®, Asi lo hizo Pacha-Camac para poder
crear a su parecer su nuevo imperio.

Muestras del poder simbdlico de purificacion y destruccion estan presentes en muchas sociedades a lo largo
del tiempo, la misma idea catdlica del infierno es un ejemplo. La quema de brujas en la inquisicion a fin borrar
del mundo no sdlo a las personas, mujeres sobre todo, sino sus historias, sus creencias y saberes, es otro
(Barbero 1987). El fuego es el elemento de mayor y més rapida transformacion de la materia y todo lo incor-
porado o impregnado en ella. Sirve para destruir todo aquello gue no se quiere recordar y entonces, para
construir algo completamente nuevo. Asi 1o confirman los muy diferentes objetos llevados a la hoguera con
el ano vigjo, tal como he visto y me han contado: cheques rebotados —ya sin esperanzas de cobro—, contra-
tos incumplidos, fotos, cartas y objetos de un amor no correspondido, diarios, y también todo tipo de obje-
tos vigjos: ropa, camas, colchones, sillas etc. para empezar una vida nueva.

El ritual de Afo Viejo es un ritual de muerte: el drama de su agonia y su fastuosa velacion que conduce a su
guema, acto mismo de su muerte. Tras un segundo de solemnidad y contemplacion se oye el chillerio de la
gente y los estruendos de los petardos que dan la bienvenida al ano. La muerte en muchas sociedades impli-
ca el paso a otra vida, “por ende, este hecho es considerado como fundamental y trascendental en la vida
social, lo que lleva a todos los gue pasan por este hecho, a cumplir estrictamente los rituales” (Vincent 1991).
El caso de la despedida del afo no es la excepcion, como en todo velorio, se hacen presentes la jocosa ter-
tulia basa en anécdotas sobre el difunto. Los chistes y las burlas impertinentes son consuelo —rompen con
la tristeza v la solemnidad. La muerte, aungue ahora ya no queden casi rastros de ello, también fue fiesta, asi
nos lo recuerda José de la Cuadra al describir los bailes de despedida en los velorios, en su cuento “Banda
de Pueblo”.

A modo de despedida

Llegamos a la hora cero.

Ya lo hemos dicho antes,

quizas no lleguemos ha dar un salto desde una cerca para caer en una quebrada sin fondo.
Pueblo es hora de la union que podra salvamos...

Faltan dnicamente 5 minutos, 5 minutos [...]

El afio que comenzara sera definitivo.
Que se seriale nuevos derroteros y metas a los que se tiene que llegar.

Ser o no ser.

Las vacilaciones no tienen asidero tenemos que actuar y pensar en funcion de patria.
Los mezquinos intereses particulares tienen que ser definitivamente sepultados [...] 36,

Los Afos Vigjos

97



9: Barberfa actual, lugar de ven-
ta tradicional de caretas hace
algunas décadas. Garcia, Maria
Teresa. Quito. Laberinto en claro
oscuro, Quito, Trama, 2005.

92

La fiesta del 31 de diciembre se convierte en la oportunidad de exteriorizar los sentimientos, las felicitaciones
pero tambien las quejas hacia personajes representativos de la sociedad y de los circulos sociales inmedia-
tos a través de la burla y la satira publica.

En Quito esta tradicion ha tenido muchas variantes y una singular evolucion. Podemos observar gue en los
anos treinta, cuarenta, cincuenta y hasta finales de los sesenta la fiesta central de los Santos Inocentes era
la que enmarcaba la celebracion de Fin de Afo. Sin embargo ahora, es la fecha del 31 la que redine toda la
fuerza de la fiesta en el Afo Viejo. Aungue aqui también algunos elementos han cambiado: ya no hay cirios
ni procesion funebre a las once de la noche, las comparsas de inocentes No son sino 1os acompanantes
de la viuda.

Con el pasar de los anos los elementos de esta tradicion se han cargado de significados propios de 1os
modos de vida de la ciudad. Dos elementos se destacan, por un lado, el afo viejo que es satirizado toda la
noche hasta su quema; por otro, las viudas y los disfrazados personajes dispuestos a jugar toda la noche.
Los testamentos responden al recuento dramatico de todo lo que ha acontecido en el afo, mientras mas
publicos los testamentos, mas se centran en los problemas del pais, antes que la carcajada tragicomica la
queja angustiosa, catastrofica de todo lo que paso en el afo. .. pero en fin sdlo queja.

Ya mismo, ya llega el nuevo afio.

No mas equivocaciones.

Solo asi haremos un nuevo Ecuador

donde la democracia y la justicia social sean la razon de la vida [...]
Falta un minuto: 59, 58, 57, 56 [...]

Familia, pueblo ecuatoriano:

Os pido concentrarse en un solo lugar, en un solo sitio

para elevar con inmenso fervor, nuestra mirada al cielo.
Pensando que tenemos que perdonar

a los que nos ofendieron.

Abracemos a nuestros propios hermanos

con aquellos que nos hemos disgustado.

Que el distanciamiento entre padre y madre desaparezca |[...]

[.]10,9 8 7,6 54,321
Llego la hora cero, jviva la familia ecuatorianal

Viva el Ecuador! 37



Los Aros Vigjos

93



94

NOTAS

Ver Angel Emilio Hidalgo en esta misma complacion.

“En los ultimos dias del afo se han visto estos mufecos rellenos
de papeles y pdivora, con sus mejores trajes —casi siempre los
mas Viejos de sus duefos-, sentados en algiin banco, mal recos-
tados y con una botella vacia. Estén a la vera del camino o en las
esquinas de los barrios populares. Todos esperan su hora final: las
12 de la noche de este 31 de diciembre”. Bedoya, Juliana. Los
Colombianos despiden el 2006 con la Quema de miles de "Afo
Vigjos”. http://www.semana.com. Acceso: 31 diciembre 2006.
Para Vlenezuela mirar: http//:zamora_miranda.gov.ve/portal_alacal-
dia. Para Brasil mirar: Boas da Matta, Atico. (1981), Queimasao de
Judas, Rio de Janeiro: Instituto Nacional del Folclore.

‘Recordar Montevideo en la década del 70, es recordar agquellos
Judas que alguna vez hicieron época [...JYa por findles de
noviembre se instalaban en cada esquina y los muchachos pedi-
an al que pasaba “un vintén pa’l judas”. El 31 de diciembre se los
relenaba con bombas y cafitas voladoras compradas con 1o
recaudado, y se les prendia fuego en medio de la calle, ante la
mirada de los vecinos, mientras se escuchaba el sonido de los
tipicos tambores montevideanos”. Afos vigjos: Tradicion.
http://Awww.nuestrogiron.com. Acceso: agosto 2005

Morales, Mario Roberto. “El sdbado de gloria y el testamento de
Judas’, La Insignia, http://www.lainsignia.org. Acceso: agosto
2005; Lopéz Pefia, Susana. Los judas en Semana Santa.
http://www. _esmas.com/_naticierostelevisa. Acceso: octubre
2005; Hemandez Espejo, Octavio. La celebracion del Naribobo
en Wuapalaina.  http://www.mexicodesconocido.com.mx.
Acceso: octubre 2005:; Diario en tu colonia, “Vigjos en espera
paciente”, http:/Awvww.yucatan.com.mx. Acceso: marzo 2007.

Con ocasion de este dia la Asociacion de Espafioles realizaba un
nacimiento viviente en la Plaza de San Francisco y la Cabalgata de
los Reyes Magos. Eventos que se registra en los periédicos de
Quito los Ultimos cinco afos de la década de los sesenta. El obje-
tivo de esta cabalgata era festejar a los nifios de escasos recur-
S0s como se lo practicaba en Espafia. El recorrido de la mencio-
nada cabalgata comenzaba en la cale Veintimila, donde se
encontraba el Centro Espariol, seguia por la calle Diez de Agosto,
la calle Guayaquil y la Chile, para luego continuar a los lugares
designados para la entrega de los obsequios. Lo més vistoso eran
los Reyes Magos, cada uno acompariado de un paje a caballo,
un lacayo y dos animales, ademas de la carroza de regalos que
recorria todo el tramo de la cabalgata.

Expresion quichua que significa tabema o escondrio. Las chinga-
nas eran saloncitos muchos de ellos improvisados para la fiesta,
donde se bebia y comia, abriendo la oportunidad para la comen-
zalidad, la charla y el coqueteo.

‘Llenos de colorido y alegria eran los Inocentes de antafio en la
ciudad de Quito”, £/ Comercio, Quito, diciembre 1930.

La Plaza de San Francisco fue uno de los lugares donde se tras-
ladd la fiesta de Santos Inocentes, sin que tuviera el colorido que
habfa llegado a tener en la Plaza de la Independencia o la Plaza de

10

11

12

13

14

15

16

18

19
20
21

22

23

Santo Domingo, como lo resefa el reportaje. “Llenos de colorido
y alegria eran los inocentes de antafio en la ciudad de Quito”. £/
Comercio, Quito, diciembre 1945.

‘Las rifas donde la suerte es esquiva, son infaltables en fiestas
navidefas”. £/ Comercio, Quito, 30 diciembre 1961. Las apues-
tas se redlizaban en cigarilos, que findmente se convertian en
sucres, Esta tactica de los habitantes de la ciudad era para salvar
la apariencia, ya que estaba prohibido apostar en dinero. Asf los
clgarrilos suplantaban a los cientos de sucres que se jugaban
cada noche.

‘Las Populares fiestas de Inocentes”. £/ Comercio , Quito, 4 de
enero de 1930.

Manuel Espinosa Apolo en su libro los Mestizos Ecuatorianos,
menciona que los disfraces que reinan en las fiestas mestizas
ecuatorianas son: los antropomorfos y los satiricos, que represen-
tan en su mayoria a las autoridades de tumo, convirtiéndola en el
centro de la burla y quebrantando los valores y status establecido
en la sociedad, siendo un caracteristica que los hombres se dis-
fracen de mujer.

“En Quito la fiesta de los locos”, £ Comercio, Quito, 28 diciembre
1964.

‘Fue Brilante el Baile de Fantasia realizado en Quito Tenis Golf
Club". £l Comercio, Quito, 7 enero 1958,

Los elementos més importantes de la fiesta el 6 de enero eran: el
Corso realizado por los ciudadanos de Quito y el Nacimiento
viviente en San Francisco y la Cabalgata de Santos Reyes que lo
organizaban los espafioles residentes en le ciudad, como se
menciona con anterioridad.

“El Corso de flores del dia 6 se caracterizara por su buen gusto y
esparcimiento del publico”, £/ Comercio, Quito, 4 enero 19583.

‘Multitudinaria concentracion para un corso pobre” El Comercio,
Quito, 7 enero 1963.

Ruiz, Martha Cecllia. “¢ldentidades confusas?’, Hoy, Quito, 2
diciembre 1993.

Lux, Max. “Crénicas disparatadas’, £ Comercio, Quito, 31
diciembre 1937.

‘La quema del Afo Viejo", £/ Comercio, Quito, diciembre 1944.
‘Campania cultural’, £ Comercio, Quito, 31 diciembre 1934.

“Con alborozo se celebrd en esta ciudad el advenimiento del Afio
Nuevo’, £l Comercio, Quiito, 2 enero 1959.

Esta realizacion de monigotes por os jovenes de un sector busca
definir, adomar y delimitar su territorio, ya que el barrio proporcio-
na a las personas algunas referencias bésicas para la construc-
cién de un nosotros (Barbero 1987: 276).

‘Ganaron dos primeros premios del concurso de afos viejos”, El
Comercio, Quito, 6 enero 1963.



24 Propaganda de Concurso de Afios Vigjos de ILEPSA, E
Comercio, Quito, 31 diciembre 1964.

25 Propaganda de Concurso de Afios Vigjos de ILEPSA, £l
Comercio, Quito, 31 diciembre 1965.

26 Propaganda de Concurso de Afios Viejos de ILEPSA, £l
Comercio, Quito, 5 enero 1968.

27 “Profusion de Afos Vigjos”, £l Comercio, Quito, 2 enero 1974,
28 Zar, Julio. “Los Afios Viejos en la Vida de Hoy", Hoy, Quito, s/.

29 Guevara, Darfo. La Quema de Afo Vigio en Quito, Comité
Interamericano de Folklore 1966.

30 Las Peluguerias de la capital fueron el sitio de venta de méscaras,
serpentinas y antifaces. Se cree que la tradicion de vender las
mascaras en las peluguerias se popularizo en los sesentas y
setentas en la época Hippy, cuando el oficio de peluguero no
daba ganancias ya que el hombre de esa época preferia llevar el
cabello y la barba larga, asf un peluguero expuso las caretas en el
portal de la peluqueria para ganar algin dinero extra mientras
esperaba algin cliente.

31 Entrevista a Angel Baca. Julio del 2007.

32 ;Cuantas Mascaras se usan el 31 de diciembre? ; Cuéntas care-
tas se fabrican en el Ecuador para ser usadas el 31 de diciembre?
Eso es dificil de saber pero si se piensa en una cifra modesta, si
el 5% de los ecuatorianos compra una careta para el Fin de Afio,
se estarfa hablando de quinientos cincuenta mil caretas fabricadas

para ser usadas en ese dia. Mascaradas, http://www.experimen-
fosculturales.com. Acceso novienbre 2005

33 “Venden Vigjos' como pan cdliente”, £ Comercio, Quito, 30
diciembre 2006.

34 Tenorio, Rodrigo. Hoy, seccion Blanco y Negro, Quito, 29 diciem-
bre 2001.

35 “Hl primer dios que hubo en la tiera fue llamado Cons, el cual
formd el cielo, sal, la luna, estrellas v la tierra, con todos los anima-
les y lo demas que hay en ella, que fue tan solamente con el pen-
samiento [...], y que formd con su resuello todos los indios y los
animales terrestres y aves celestes y muchos érboles y plantas de
diversas maneras. Y que después de esto se fue a la mary que
anduvo a pie enjuto sobre ella, y sobre los rios y que crid todos
los peces que hay, con solo su palabra, y que hizo otras cosas
maravilosas, y que después se fue de esta tiera y se subié al
cielo. Declan més estos indios, que a mucho tiempo y a muchos
afos y siglos vino a la tierra un otro dios més poderoso que Cons,
lamado Pacha cama, que quiere decir: «Hacedor del mundo, o
reformador», y que destruyd con fuego y agua todo lo hecho vy
criado por el dios Cons, y que los indios que habia los convirtié en
simios y monas y los envié a vivir a los Andes (selva) y a los valles
que hay por ali”. Manga, Eusebio. Contraposicion y Lucha de
Divinidades Andinas, 2001. htt://www.ciberayllu.org, acceso
enero 2007 .

36 Radio Tarqui, Dramatizacion de la despedida del 2003.
37 Ioidem.

BIBLIOGRAFIA

Carvallo-Neto, Paulo de
1998. Diccionario de Teorfa Folklérica, Volumen |, Quito: Abya Yala.

Davignaud, Jean
s/f.  Larisa en el Sacrificio Indtil, México: Fondo de Cultura
Econdmica.

Echeverria, Bolivar
1998. La modermidad de lo Barroco, México: Editorial Era.

Espinosa Apolo, Manuel
1997. Los Mestizos Ecuatorianos y la sefial de identidad cultural,
Quito: Trama Social Editorial.

Guevara, Dario
1966. La Quema de Afio Viejo en Quito, Lima: Comité
Interamericano de Folklore.

Grimas, Algirdas Julian y Jacques Fontanille
1991, Semidtica de la Pasiones, Madrid: Siglo Veintiuno editores.
Jijon y Caamano, José
1919. La religion del imperio de los Incas, Quito:
Editorial Salesiana.

Martin Barbero, Jesus
1985, De los medios a las mediaciones, Barcelona: Editorial
Gustavo Gili, S.A.

Monsivéis, Carlos

2000. Aires de Familia, Barcelona: Anagrama.

Ramirez Salcedo, Carlos

1991. "Algunas fiestas del florklore ecuatoriano”, Revista
Antropolégica de Cuenca Nro. 11.

Tatzo, Alberto y German Rodriguez

1996, La Vision Cosmica de Los Andes, Quito, Abya Yala.

Thomas, Lous-Vicent
1983. Antropologia de la Muerte, México: Fondo
Cultural Economica.

Toscano, Humberto
1959. El Ecuador Visto por Extranjeros, Puebla: José M. Cajica, S.A.

Zubiet, Ana Marfa
2000. Cultura Popular y Cultura de Masas, Buenos Aires: Paidés.

Los Aros Vigjos

95






Politica y vandalismo
institucionalizado
en la practica de

los anos viejos

X. Andrade*

L.a memoria, trabajando como siempre opera, esto es de manera selectiva, me lleva a un recorrido frag-
mentario sobre la vida social de los anos vigjos. De nino, recuerdo haber colaborado en la produccion esce-
nografica de los mismos junto con los vecinos vy las vecinas de la cuadra, asi como haber participado, ya
maquillado o enmascarado mi rostro, del cobro monetario requerido a manera de simbolico pago por los ser-
vicios prestados en la efimera vida que deparaba a los propios mufiecos. Recuerdo también haber fungido
de espectador del momento mas espectacular de la noche: la quema de los monigotes, instante en el que
simultaneamente concurrian la introspeccion individual a la hora de juzgar el devenir de una etapa que muere,
por un lado, con la explosion colectiva detonada por las llamaradas en la via plblica y los saltos sobre la foga-
ta, por otro. Por Ultimo, mi memoria de la quema de anos viejos en esa época es siempre colectiva, vislum-
bro esos momentos ora acompanado de mi familia ora de los vecinos y amigos del barrio. Barrio del norte
de Quito construido en los terrenos de una antigua hacienda, caracterizado en esos tiempos por una gran
dinamica comunitaria que fuera abolida un par de décadas después por la elevacion de los cerramientos vy
Su conversion en cercas de seguridad, asi como por la disciplina que imponen el miedo vy la ruptura de los
lazos cotidianos entre los residentes.

* Antropdlogo, Ph.D. (c) The New School for Social Research, Nueva York. Profesor e investigador asociado a Facultad Latinoamericana de
Ciencias Sociales, FLACSO-Ecuador v al Instituto Tecnoldgico de Artes del Ecuador, ITAE de Guayaquil. Trabaja temas de espacio urbano y eco-
nomia visual.

Los Afos Vigjos

1: 'Si la tierra tiembla sera por
Chirac", afio viejo barrial. Cor-
dova, Juana. Una acto de reno-
vacion; instalacion basada en la
tradlicion del Afio Vigjo, Tesis,
Cuenca, 1998.

97



98

La experiencia de participacion multiple que revela el recorrido de mi infancia en las noches del 31 de diciem-
bre y los primeros dias de enero, experiencia que tuvo lugar en las épocas de las dictaduras militares en los
anos sesenta y setenta, contrasta con el establecimiento de una mirada estrictamente espectacular trabada
ya en mi trayectoria de adulto en la ciudad de Guayaaguil. Han pasado cuatro décadas para vislumbrar una
transformacion radical en mi propio posicionamiento sobre los anos viejos, un sentido de extrafiamiento movi-
lizado precisamente por el propdsito reflexivo de este articulo. De hacedor, participante y espectador he pasa-
do a desempenfar simplemente el Ultimo papel vy, con frecuencia, desde una posicion reiteradamente solita-
ria, mas fotografica, documental y etnogréafica que cualquier otra cosa. Esta Ultima estrategia remarca la cons-
fruccion de una mirada enclavada en un cierto sentido de distancia, aquella que se produce desde detras
de una camara o a partir de una observacion disciplinada por los métodos de la antropologia. Estos Ultimos
incluyen preguntas previas a lo gque uno ve en el campo, una lectura que tiende a contextualizar a los obje-
tos y a sus dindmicas dentro de una determinada economia urbana vy, adicionalmente, una postura tedrica
sobre la produccion, la circulacion, la interaccion y el consumo gue se establece entre objetos —en este caso,
munecos hechos de papel pero también de huesos politicos—y ciudadanos.

Por tratarse de monigotes que histéricamente han establecido una trayectoria de representacion sobre la poli-
tica autorizada’, el sentido de un devenir individual hacia la posicion de espectador coincide con un movi-
miento mas amplio en mi percepcion sobre la democracia, la esfera plblica vy las interacciones sociales en
el espacio urbano contemporaneo. En sentido estricto, mi interés en estos objetos ha pasado de los “mufe-
cos” como representacion sobre determinados personajes publicos, modificada por el arte de la caricatura y
Sus estrategias?, hacia las vias contradictorias de su produccion y consumo como espectaculo publico en
el marco de ciudades cuyo espacio se halla crecientemente privatizado.

Este articulo trata sobre los afios vigjos y su quema en tanto la Unica forma de vandalismo sancionado posi-
tivamente por la sociedad ecuatoriana como un acto colectivo. Considera a los monigotes y a su ciclo de
produccion, circulacion y consumo en tanto bienes de una economia visual que toma a lo politico como obje-
to privilegiado de la representacion. Por ello, es necesario situar a los monigotes de Fin de Ao como parte
de un sistema de competencias en la representacion que incluye la caricatura poltica v la industria cosifica-
dora del folklore. La primera como fundamento grafico de los monigotes vy la segunda como fuente de lectu-
ra privilegiada de estos objetos por las caracteristicas artesanales de los mismos vy las nociones de autenti-
cidad afiliadas a ciertos sentidos de tradicion. A estas hay que afadir la importancia adquirida por los iconos
mediaticos como principal factor de cambio, tal como lo ilustran, hacia el final del articulo, un par de ejem-
plos extraidos de las calles de Guayaqguil y Quito en los afios recientes.

Las transformaciones acaecidas a lo largo de las Ultimas décadas, marcan el breve ciclo de vida de los mufe-
Cos Y su premeditado cierre mediante una accion colectiva destinada a inmolarlos. Los intentos de domes-
ticacion comercial e institucional de esta dinamica desde los ochenta, y la capacidad de proliferacion de los
monigotes, basada en la mimesis de iconos mediatico-industriales, dan cuenta de las posibilidades de resig-
nificacion otorgada a los munecos, por sus hacedores vy por sus consumidores en una ecologia urbana 'y en
un panorama cambiante de imagenes globales. Ecologia caracterizada por la abolicion gradual del espacio
publico y el control de interacciones sociales que, como las producidas por los anos viejos, tienden a la apro-
placion temporal y espontanea del espacio por parte de los urbanitas. En este articulo interesa, por lo tanto,



la doble via de expresion politica que recorren estos mufecos: la de su propia materialidad como reproduc-
ciones caricaturizadas de personajes de la politica v la micro politica, v, la de su ejecucion ritual en espacios
crecientemente privatizados. El caracter vandélico de su quema la noche en que termina el ano es visto igual-
mente en un doble sentido productivo: como el de una interaccion temporal y reestructurante de las relacio-
nes colectivas que tiende a reimaginarlas al adscribirlas a un cierto sentido de “comunidad”, y como comen-
tario irdnico sobre la esfera y el espacio publicos.

Exceso

El ano viejo en tanto imagen e icono debe ser interpretado en el marco de un cierto paisaje de representa-
cion de la politica otrora dominado por la fotografia v la caricatura impresas, siendo contemporaneamente
activado por la proliferacion paralela de imagenes en los medios masivos audiovisuales. Este sentido de com-
petencia en la visualidad tiene sentido a la hora de hacer una arqueologia de los monigotes, entendiéndolos
en tanto objetos producidos manualmente (a pesar de que su produccion industrial méas reciente empieza a
modificar esta caracteristica) y atendiendo también a su naturaleza material en tanto bien de intercambio. Para
empezar, detras de cada afio viejo hay, pues, hacedores de imagenes. Algunos de ellos proceden, hasta la
actualidad, a la elaboracion individual o serial de caretas y mufecos en base a una reproduccion caricaturi-
zada de un retrato cuya base material primaria es la representacion fotogréfica. Esta puede provenir directa-
mente de una fotografia —de frente y de perfil idealmente para facilitar la imaginacion volumeétrica— del busto
de un personaje dado, aunque predominantemente su matriz original se encuentre en las imagenes impre-
sas en los periédicos de una época dada. La fabricacion de las caretas en Quito, por ejemplo, parte de la
elaboracion de un molde que tiene como referencia la imagen impresa, el mismo sirve para trabajar las care-
tas artesanalmente en papel y pintarlas manuamente. Paralelamente a la representacion méas caricaturesca
se da también una de personajes genéricos y mufiecos de entes andnimos o monigotes rellenos, que se
presentan simplemente como tales y que son vestidos para acentuar una u otra caracterizacion.

La fotografia y la caricatura encapsulan una dinamica de representacion que otorga, en primera instancia, una
vida social a los monigotes. Ambas tecnologias definen la imagineria de estos objetos que, de otra manera,
serfan tan inanimados como cualquier otro objeto folkldrico. Mientras que la fotografia impresa engendra la
capacidad de fabricacion serial, y por tanto hace que las imagenes se vuelvan intercambiables, la caricatura
impresa profundiza en el caracter excesivo de las mismas debido a la exageracion de los atributos fisicos de
la persona, que sirven como materia prima para la representacion a plasmarse en una careta o mascara.
Al ser tridimensional y elaborado en un medio completamente tactil como es el papel maché, papel periddi-
Co 0 de embalaje liviano, humedecidos y moldeados, el ano viejo adquiere, sin embargo, una naturaleza pro-
pia: No es ni pretende ser una representacion fiel al original, sino mas bien se basa en una modificacion sus-
tancial del retrato o la referencia primarios. Se debe a este caracter alterado de la representacion el éxito de
su mision IUdica a desempenfarse la noche en que el aflo muere y también su afinidad con los personajes
de las tiras comicas vy caricaturescos en general.

Si la fotografia instaura una pretension realista, de proximidad al objeto representado, la caricatura brinda un
giro a ese intento al explotar el valor sensorial de la imagen, promoviendo con ello lecturas altermativas al orden

Los Afos Vigjos

99



2: Careta de Alvaro Noboa,
magnate guayaquilefio, tres
veces canditato a la presidencia
del Ecuador. Quito, 2007. Foto:
Jorge Vinueza G.

100

politico impuesto por las imagenes publicas de las autoridades, aquellas cuya circulacion por los medios
masivos esta oficialmente habilitada. Ciertamente, también el comentario a las micro practicas del poder
barrial o comunitario han convivido con la imaginacion sobre el poder politico macro y sus agentes —ellas me
recuerdan mi infancia y todavia las practicas que persisten en comunidades de pegquena escala (pueblos en
zonas rurales, ciertos barrios periféricos, ciudades intermedias). El principio de representacion, sin embargo,
se mantiene en ambos casos vigente, puesto que la capacidad humoristica y simultaneamente ofensiva de
la imagen opera siguiendo las lineas, las manas y las artes de la desfiguracion. Hay un caracter excesivo en
la imagen, el mismo que trasciende al mero valor de cambio y valor de uso que son comunes a la generali-
dad de las mercancias. El exceso en el afo viejo clasico, el que sitla al mufieco en funcidn de un comen-
tario politico, acentuado o no por un acompanamiento textual, radica en la afiadidura que le es otorgada a la
representacion en forma de ciertos rasgos. Estrategia cuya impronta se lee tipicamente desde la caricatura.

Unico género gréfico aceptado legftimamente —y con amplia tradicion histérica en Ecuador desde mediados
del siglo XIX— como parte de un comentario colectivo sobre la imagen publica de los politicos, la caricatura
transpira su humor, ironia y sarcasmo desde las paginas impresas de los rotativos. Por hallarse aprisionada
en un espacio designado como parte de un medio oficial y masivo como es la prensa escrita, este tipo de
comentario, sin embargo, se halla cabamente domesticados. Atrapada en convenciones que reposan su
poder en la exageracion grafica y obligada a permanecer en el campo de lo politicamente correcto, la cari-
catura no ha incurrido —salvo honrosas excepciones y, esto, en prensas independientes— en estrategias cen-
suradas tales como las de la obscenidad vy la pornografia. Igualmente, cuando ha emergido en el sketch#
humoristico televisivo, amén de personajes excepcionales originados propiamente en el campo del teatro, la
tendencia ha sido explotar la parodia en los personajes publicos. Siendo su matriz la impronta caricaturesca,
ésta se hace patente, a nivel formal, en las figuras de los anos viejos, mientras que su capacidad para sus-
citar comentarios de diversa indole y su espectacular inmolacion final le afaden una capa compleja de sig-
nificados. Significados que guardan relacion con el contexto en el que los mufiecos son situados por las
practicas que acompanan su despliegue publico.

A pesar de las deudas trazadas con la fotografia (en tanto referencia material para los imagineros) y con la
caricatura (en tanto estrategia grafica e impulso politico para distintas comunidades interpretativas), el exce-
S0 de los monigotes emerge desde niveles adicionales al de la proliferacion descriptiva de los detalles vy las
contingencias temporales que otorgan el caracter probleméatico a cualguier empresa de lectura antropologi-
ca sobre los archivos fotograficos (Poole 2005). Liberados de su referente primario al convertirse en objetos
de papel y hueso, representacion y encarmacion de una dinamica instaurada por el dominio de los ciudada-
nos sobre el cuerpo politico, el caracter excesivo de los monigotes emerge a varios niveles.

Primero, al nivel mas proximo, en una sociedad como la ecuatoriana que se halla caracterizada por una esfe-
ra publica separada de sus constituyentes, los rostros de los mufecos provocan una inmediata reaccion que
contrasta con la mera contemplacion promovida desde las imagenes mediaticas y/o propagandisticas. La
sensacion de cercania —la incorporacion del comentario a través de la risa frente a las deformaciones de las
figuras publicas, el hacer cuerpo de una politica que cotidianamente o se acepta con resignacion y subordi-
nacion, o se desdena, o se obvia, 0 se mira a la distancia— reposa directamente en la naturaleza inanimada
de los objetos, esto es en su calidad literal de “mufiecos”. Por un momento, la politica autorizada, de algun



Los Afos Vigjos




102



modo siempre tan lejana, es hecha domeéstica. Mediante este artificio, las autoridades son llevadas a la casa
0 al barrio, lugares no visitados por autoridades cuya representacion fisica puede ser, por o menos ahora,
arbitrariamente manipulada (al nivel gue los “mufecos” merecen) por los sujetos ordinarios. Estos pueden
hacerles decir o que quieran, apearlos vy hasta travestirlos al antojo, y desplegarios publicamente como a
bien tuvieren.

Segundo, es la instalacion escenografica del monigote la que brinda una nueva capa critica al objeto. Una
l6gica museografica se impone para su disposicion en el espacio publico por excelencia, la calle. Esta apro-
piacion, otrora no probleméatica de las vias urbanizadas, consiste en la instalacion de una escena completa
frente a la casa o en la esquina de la cuadra. Usando convenciones apropiadas de los maniquies etnografi-
COS en los museos, los munecos son ahora conectados a cuerpos de escala humana y tradicionalmente
rellenados de trapos o viruta de madera. Al hacerlo, ven transformado el poder que reposaba originalmente
en su superficialidad caricaturesca al formar parte de un nuevo orden de conexiones establecidas al interior
de cada proscenio (Kirshenblatt-Gimblett 1998). Especies de dicramas construidos también artesanalmen-
te, la disposicion de los afos viejos en las calles conforma, asf, una suerte de museo expandido a través de
multiples instalaciones a manera de tentaculos callejeros. Un museo efimero, nacido durante el dia de la cele-
bracion asignada y vandalizado horas después; un museo en donde se coleccionara, por una noche, espe-
cimenes que retratan las distintas facetas de la vulgaridad del poder y de lo no contado (Taussig 2004). Un
museo Unico, que, trascendiendo la mirada contemplativa, incorpora la destruccion como parte de la apro-
piacion que las audiencias hacen de los objetos desplegados. De hecho, esta es una ocasion excepcional
surgida bajo el comun acuerdo de abochomar a las autoridades, durante un dia y una noche para celebrar
el desfiguramiento de imagenes que sentidos restringidos de ciudadania, de otra manera, impedirian normal-
mente hacer.

En las plataformas callejeras, los transelintes encontraran, ampliados por la magnificencia desplegada en los
concursos de anos viejos institucionalizados en cada ciudad, o sintetizados por la economia de os recursos
desplegados frente al portal de una casa cualquiera, espontaneas puestas en escena de negociados y
corruptelas. Escenas que transforman al espacio publico temporaimente en una amalgama dispareja de ins-
talaciones con motivos politicos de reflexion. Este sentido de apropiacion del espacio publico es una forma
de contestar el ordenamiento urbano, si bien las normativas de su uso son flexibilizadas para la ocasion. Asi,
las calles sirven para dar cuerpo y forma, mediante la construccion de munecos de trapo, de espuma, de
carton o de papel, a rumores y chismes que circulan cotidianamente por via de la tradicion oral, y para ampli-
ficar noticias brindadas, pero con frecuencia olvidadas, por la prensa. Por su parte, los monigotes devienen
en una forma de iconoclasia sancionada positivamente por la sociedad, vandalismo expresado en textos e
imagenes que llega a su maxima realizacion y consumacion al momento de incinerar a los propios mufiecos.

En tercer lugar, el caracter excesivo de los anos viejos es desatado por la propia ritualidad establecida alre-
dedor del culto social de las imagenes creadas. Este Ultimo reposa, en gran parte, en los canticos y bailes
realizados por un cuerpo de viudas —una de las expresiones de travestismo sancionada positivamente en la
fiesta popular mestiza urbana. Las viudas, cuadrillas de sujetos de género masculino que se han disfrazado
para la ocasion de mujeres generamente enlutadas, juegan un papel crucial al establecer un didlogo activo
entre los paseantes, transelntes y espectadores v la “instalacion museogréfica”. La interaccion se caracteri-

Los Afos Vigjos

3: Venta de caretas. En este
conjunto se puede obsevar, a
mas de representaciones tipi-
cas, varlas que pertenecen a
personajes creados por las
industrias del cine y la televi-
sién, asi: Bob Esponja, El
Hombre Arafia, El Gato
Cdsmico (Doraemon), El maes-
tro Yoga, Moti, entre otros.
Quito, 2006. Foto: Jorge
Vinueza G.

4: Conjunto de mascaras de
latex. Entre los personajes re-
presentados se encuentran:
politicos intemacionales, mons-
truos hollywoodenses y stper
héroes de comic, a méas del
caracteristico "viejo". Quito,
2006. Foto: Jorge Vinueza G.

5: Don Angel Baca, pintando
una careta de bruja. Quito,
2006. Foto: Jorge Vinueza G.

6: Afos viejos de Lucio Gu-
tierrez y Abdala Bucaram, dos
personajes polémicos de la
politica ecuatoria, destituidos
ambos por protestas popula-
res. diario Hoy, Quito, diciembe
2004.

103



104

za por la produccion de canticos, bromas e informacion detallada sobre los mufiecos que forman parte de
la muestra a manera de servicios prestados por las viudas hacia la comunidad; vy por otro lado, por la solici-
tud de contribuciones econdémicas formulada por las propias viudas para solventar 10s gastos que han sido
ocasionados por el culto de la muerte del difunto. Es evidente que ambas partes (observadores y viudas)
reconocen en esta interaccion un ejercicio IUdico, a pesar de gue existe una mediacion monetaria que, sien-
do en teoria voluntaria, es intensamente promovida por la presion de las viudas y sus espontaneos acompa-
Aantes. De hecho, un elemento complementario al ejercicio de este intercambio es el establecimiento de una
barrera fisica, generalmente un palo destinado a imposibilitar el tréafico vehicular frente a la instalacion de
los monigotes, especie de garita simbdlica que se abre al libre paso después de la recepcion de las
donaciones.

Finalmente, al climax de la celebracion se llega con la quema de los afios viejos. Mufiecos y proscenio son
incinerados paulatinamente e, idealmente, los vecinos involucrados saltan sobre las llamaradas que brotan
de sus restos hasta consagrar su exterminio y dar la vuelta a la pagina cronoldgica de sus vidas vy la del pais.
La eliminacion fisica de las representaciones de las autoridades publicas, momento que va generamente
acompariado de generosas dosis de alcohol, de las risas y bromas que han enmarcado su iconoclasta culto
durante un dia y una noche, del culto travestista que acompana a su exhibicion en el espacio publico, y del
caracter humoristico de la representacion material de los personajes, dan cuenta en conjunto de una explo-
tacion de los distintos niveles de exceso que movilizan estas imagenes.

Sin entender la capacidad excesiva de los monigotes, no se podria explicar cabalmente el proceso de pro-
duccion que integran sustancialmente: un espiritu que exagera la representacion material, una interaccion y
circulacion social gue incorpora y subvierte una dinamica tipicamente museal destinada a la mera exhibicion
y contemplacion de los objetos, y un consumo metaforico v fisico que deviene en un acto de vandalismo sin-
cronizado y simultaneo a gran escala, oficialmente reconocido y positivamente sancionado por la sociedad.
Contextualizadas estas peculiaridades en una determinada economia visual, la vida social del ano viejo juega
simultaneamente con los aspectos Udicos otorgados a los mufiecos en tanto objetos inertes y con los
aspectos propiamente politicos derivados del comentario y la qguema colectivos. Sin embargo, es precisa-
mente en este Ultimo acto cuando se profundiza el impulso de desfiguracion que imbuye a la imagen del
monigote con una calidad de comentario politico primario e inmediato, y cuando se redime momentanea-
mente al ano viejo de la dinamica domesticadora a las que han sido sometidas la mayoria de las represen-
taciones visuales en la esfera publica.

Vandalismo

Los mufecos de papel maché, de espuma, de carton, de trapos vy virutas son construidos para ser utiliza-
dos por un solo dia y destruidos durante esa misma noche. Los sentidos especificamente politicos que guar-
da esta practica van, como se ha sostenido anteriormente, mas alla de la literalidad de los cartelones que
solian acompanar a los mufecos, la superficialidad desfigurante de las méscaras, y el contenido de los tes-
tamentos que, anteriormente, acompanaban como narrativas elaboradas a manera de un discurso para tra-
zar el legado que dejaba el ano pasado. Los sentidos politicos se construyen bajo otros métodos, a lo largo



del intercambio que tiene lugar frente a los mufiecos bajo una légica de contemplacion pero también, de risa
y desagravio. Sentido dialdgico que va acompanado de la mano de las viudas durante todo el dia y hasta
mitad de la noche, pero también, la politica reside en la propia pira funeraria. El corazdon de la dinamica des-
crita radica en un reservorio de emociones que es destapado por la aniguilacion fisica de los mufiecos en su
proscenio.

Un cierto tipo de economia visual se instaura en el corazon de los afos viegjos. Hay una naturaleza sistema-
tica en la multiplicidad de reacciones, significados y emociones embebidas en el mundo de las imagenes.
La nocion de “economia” da cuenta del campo de la vision como un campo estructurado, como una orga-
nizacion que tiene gque ver tanto con significados compartidos pero también contestados, como con relacio-
nes sociales de desigualdad y de poder. Finalmente, como toda economia, la visualidad guarda relacion tam-
bién con la distribucion del poder politico v el acceso diferencial a recursos. En este caso, los mufecos arte-
sanamente construidos que son susceptibles de ser comprados por un mercado muy amplio y democrati-
Co, tal cual lo revela la variedad de tamanos en que se expenden en la actualidad. Desde esta perspectiva
esbozaré los principios de una “economia visual” como una alternativa antropoldgica para el estudio de los
anos viejos vy su circulacion y apropiacion social (Poole 1998). Brevemente, una economia visual envuelve
tres niveles. Primero, se debe atender a la organizacion de la produccion, que abarca tanto a los individuos
cuanto a las tecnologias utilizadas para producir imagenes. En el caso de los anos viejos vy caretas, la pro-
duccion esta mayoritariamente en manos de talleres artesanales independientes, compuestos por un ndme-
ro limitado de operarios que manipulan un cierto repertorio de imagenes. Un segundo nivel de la economia
visual se refiere a la circulacion de imagenes y de imégenes-objetos. Esta guarda inmediata relacion con el
tercero vy Ulimo nivel: los sistemas discursivos a traves de los cuales las imagenes en general llegan a ser
apreciadas, interpretadas y asignadas valores histéricos, cientificos, estéticos y/o politicos.

En este contexto, las preguntas etnograficas no estan dirigidas a lo que las imagenes de los afios viejos sig-
nifican ni tampoco a como son enmarcadas por los comentarios textuales expresados en los cartelones ane-
X0s, sino a las formas mediante las cuales éstas adquieren valor. Se deben distinguir, para empezar, dos for-
mas de valor en las imagenes en tanto mercancias en general. El valor de uso de la imagen, que en este
caso radicaria en el hecho de que el objeto/monigote 0 méascara sea 0 no susceptible de cumplir con su
mision ritual. A pesar de gque cualquier mufieco sirve en teoria para el proposito final —celebrar el paso crono-
l6gico de un afo vy la entrada hacia otro—, la gente invierte en determinados mufecos con el poder de repre-
sentacion cuyos cultivadores, creadores y compradores buscan explicitamente. Ello depende en buena parte
de la capacidad mimética que despierte un objeto cuya intencion primordial es representar a una figura poli-
tica'y de convocar a ciertos tipos de reacciones colectivas.

La segunda forma de valor de una imagen es su valor de cambio, donde el estatus de objeto de la imagen,
para el caso de los anos viejos, asume importancia como parte de un sistema de apreciacion primordialmen-
te estética. Este valor es explotado por el coleccionismo que se ha venido desarrollando alrededor de la
industria turistica principalmente y que marca a las mascaras, por ejemplo, con una connotacion artesanal,
de arte popular, aunque excepcionalmente, de arte a secas. Es en la esfera de la acumulacion, posesion,
circulacion e intercambio de tales o cuales méascaras donde éstas cobran significados particulares para los
individuos. El fundamento de esta mirada se encuentra, ya no en la emocion que despierta la mascara vy el

Los Afos Vigjos

106



106

mufieco, sino primordialmente en su sentido de belleza adjudicado sea en el campo de la artesania o en la
del arte popular o el arte.

Finalmente, hay un tercer valor que constituye a la imagen visual, aquél que se relaciona con la capacidad
para suscitar de la representacion. El “valor sensual” se refiere al complejo de fantasias y deseos que se
ponen en juego durante la produccion y el consumo de las imagenes. Las iméagenes nos fascinan o, para el
caso de los anos viejos, existe un encantamiento en el acto de mirar a los monigotes y contemplar su inmi-
nente deceso. Sin embargo, las formas bajo las cuales estos mufecos ejercen su magia simpatica son his-
torica y socialmente especificas puesto que no existe una agenda ideoldgica Unica detras de las imagenes,
como tampoco hay una sola lectura del ritual de los anos viejos. De hecho, el desplazamiento de la repro-
duccion de imagenes de politicos hacia iconos mediaticos, personajes de la television o el cine, tiende a sub-
vertir el impulso de criticidad colectiva originalmente asignado a los monigotes y al ritual de Fin de Ano en su
conjunto. Sin embargo, la multiplicidad de las motivaciones de quienes llevan el ritual adelante interesan
menos que la dinamica emocional establecida alrededor de los anos viejos v la capacidad de este ritual para
provocar un rango de reacciones que, regularmente —esto es en otro dia del ano—, serfan adscritas directa-
mente por el Estado al rango de actos vandalicos.

La nocion de vandalismo va de la mano de la de sacrilegio (Taussig 1999). La imagen publica de las autori-
dades polticas es un ejemplo privilegiado del manejo cuidadosamente construido de sentidos de reverencia
colectiva. Hasta los programas televisivos que parodian a los politicos v la propia caricatura impresa guardan
un sentido de respeto, de transgresion moderada, de cruzar y no cruzar una linea que pueda ser vista como
demasiado hiriente para los personajes involucrados. La contemplacion y la distancia frente a la imagen publi-
ca es lo prescrito, asi como lo son las politicas destinadas a la preservacion del omato de las calles vy las
fachadas de las ciudades. En este sentido, cualquier cruce de las fronteras establecidas frente a las nocio-
nes oficiales de preservacion y pureza, es o puede ser eventualmente enmarcado como una forma de des-
truccion de la imagen o de los bienes. De ahi, que existan, por ejemplo, iniciativas municipales desarrolladas
en anos recientes tendientes a normar estrictamente el uso de ciertos espacios para la qguema de Fin de Aho.
El ritual del Ao Viejo, sin embargo, intenta transgredir ambos niveles: el culto negativo de los rostros de la
politica tiene lugar en el escenario provisto por las calles. Estas son tomadas por un dia y una noche para la
realizacion de un ejercicio colectivo de desfiguracion de las imagenes publicas que tiene como locacion prin-
cipal el tramado urbano. Esta dinamica establece un doble juego de apropiaciones: sobre lo politico y sobre
la ciudad. Sin embargo, lejos de ser este evento un acto de apropiacion espontanea, el mismo se halla
enmarcado ritualmente como una celebracion festiva garantizada por el Estado. Este tradicionalmente ha
bendecido a estos sacrilegios a pesar de la proliferacion mas reciente de prohibiciones que deben ser vis-
tas como extension de las politicas de renovacion urbana y privatizacion del espacic®.

La nocion de vandalismo también va de la mano de la de destruccion. De hecho, esta es la comin conno-
tacion manejada por el Estado. El ritual del Afo Viejo, sin embargo, reposa en una logica de construccion,
expresada de mejor manera en su situacion de pasaje hacia una etapa que, se anhela comunalmente, sea
nueva y buena. El vandalismo de los monigotes, entonces, cobija la capacidad de generar algo novedoso.
Su realizacion formal es destructiva, su finalidad es todo lo contrario. Este acto de desfiguracion tiene simili-
tudes, pero fundamentalmente diferencias con el vandalismo contra el arte, sea este de museo 0 monumen-



tos en la via publica. De hecho, la historia de los actos vandalicos revela las mditiples formas a través de las
cuales se ha tratado de normalizar v disciplinar la relacion emocional, con la cual la mirada frente al arte esta
investida. Revela también como la norma es cuestionada al establecerse una relacion de intervencion mate-
rial por parte del sujeto sobre una obra. Esta historia esta plagada de episodios que demuestran que la mayor
parte de las obras atacadas colgaban de las paredes de un museo, institucion creada en la modermidad con
la finalidad de clasificar y separar el arte “culto” de aguello que se consideraba mas espurio, esto es “la cul-
tura popular”. Sin embargo, asi como el acto vandalico nos recuerda que las obras de arte no descienden
hacia los consumidores en una forma ahistérica y pura, sino gue son normalizadas rigidamente a través de
la mirada construida por la galeria o el museo; el culto v la quema de los afos viejos obliga a construir la ima-
gen politica como algo mundano, coyuntural, alcanzable, de hecho manipulable hasta tornarla perecible.

De igual manera, la l6gica museogréfica, que reposa en principios fundamentalmente pedagdgicos tendien-
tes a convertir la visita al museo en una experiencia educativa, se basa en la distancia entre el objeto a ser
observado vy el observador. El contexto del museo, establece, por lo tanto, un tipo de mirada frente al arte:
aguella que ve en el objeto de arte iconos casi-sagrados que deben ser aproximados con una buena dosis
de devocion hacia ellos. La historia de los actos vandalicos revela que esta disciplina de la mirada recibe un
periddico llamado de atencion sobre el caracter artificioso de su contenido. Motivado unas veces por razo-
nes economicas, otras por razones estéticas y otras por meramente idiosincrasicas; el acto vandalico es,
esencialmente, un acto de literal desfiguramiento de la obra de arte. Sin embargo, sdlo ocasionalimente lle-
gan los vandalos a la destruccion total, siendo el caso que, mas bien, el acto afade elementos a la obra ori-
ginal, sean estos un par de cuchilladas 0 manchas de pintalabios o huecos producidos por disparos, marti-
lazos o acido sulfurico (Goss 2001).

El vandalismo, por lo tanto, enarbola una economia emocional distinta a la prescrita por las instituciones del
arte. De la misma manera la actitud de la gente frente a los monigotes, en lugar de distante y pasiva contem-
placion, propone una directa intervencion sobre la materialidad de la representacion o, en este caso sobre la
imagen publica de lo politico, retratada particularmente en las caretas de los monigotes, con la finalidad de
modificarla. Tanto como en la historia del arte, el vandalismo institucionalizado por el ritual de los afios viejos
da cuenta de que cualquier objeto, incluida la imagen publica, es susceptible de ser modificado para dar
cuenta, precisamente, de su calidad limitada como objeto de representacion.

Asl, la ritualidad de los anos viejos vy las imagenes que moviliza se constituyen en oposicion a la logica de
representacion de los medios vy de la maguinaria politica. Si las imagenes mediéticas pretenden brindar a los
politicos un aura de respetabilidad, el vandalismo institucionalizado recupera las capas de historia escondi-
das detras de dicha aura. El culto de los monigotes marca el caracter desechable de todo polftico acudien-
do para ello a las tecnologias mas brutales para interrumpir el proceso de sacralizacion instaurado por la ima-
gineria plblica de la politica. Asfi como el vandalismo reintroduce la historia en la obra de arte, los afos vie-
jos reintroducen la mortalidad en la politica. Haciendo uso de fésforos y gasoling, el acto de incineracion pone
sobre el tapete preguntas cruciales sobre como contemplamos a la politica mediante la reintroduccion perio-
dica de su inminente deterioro. Si la economia de la imagen de la politica prescribe una actitud emocional
basada en el juzgamiento distinguido v la observacion desapasionada pero venerable, sacralizante y subor-
dinada, el contenido propio de las imagenes de los anos viejos moviliza emociones que, eventualmente, se

Los Afos Vigjos

107



108



constituyen en formas de violencia contra ellas mismas. Detras de lo que los medios masivos y los propios
politicos proyectan como belleza y sobriedad, existen capas de terror, corrupcion y violencia que constituyen
la historia de la democracia en el pais y que son despertadas, eventualmente, mediante el ritual de la quema.

Terrorismo

Los anos viejos del siglo XXI crecen en un paisaje visual crecientemente dominado, especiamente durante
las Ultimas tres décadas, por las imagenes mediéticas vy particularmente, por aquellas que atafa a la circula-
cion de iconos generados como productos comerciales desde las industrias de la television y el cine. Este
es el punto de partida para entender las transformaciones en la representacion sobre la politica que se ha
dado en la economia visual de los monigotes de Fin de Afio, asi como las transformaciones materiales que
se pueden ver, especiamente, en la comercializacion de caretas de material plastico. De los de mi infancia,
caracterizados por referir humoristicamente a los personajes concretos del gobiemno de tumo vy sus negocia-
dos, se va pasando graduamente al privilegio de aquellos que proliferan en las peliculas de Hollywood o en
las series televisivas producidas particularmente en el mercado norteamericano. Las claves que tienen en
comun personajes tales como Bob Esponja, Shrek y los Teletubies son tanto su lugar de origen (las indus-
trias mediaticas del Primer Mundo) cuanto su finalidad de consumo (los mercados especificamente infantiles
a nivel global).

Los cambios sefialados han sido graduales y no absolutos, pero sf guardan consecuencias dramaticas sobre
el tipo de mirada que ahora los monigotes construyen. La transformacion evolutiva hacia motivos del cine y
la television globales no supone sin embargo una teleologia. Este hecho no va exclusivamente dirigido a la
abolicion de las referencias locales —como una vision nostalgica del pasado querria encontrar al fiarse sola-
mente en la superficie de los personajes— sino que eventuaimente se interseca con lecturas sobre proble-
mas de la politica a nivel internacional representadas a través de personajes concretos, como por ejemplo 1o
atestiguan los murecos y caretas de Osama Bin Laden en diciembre de 2001, La escala de reflexion politi-
ca, por lo tanto, puede llegar a ser planetaria y ya no sola ni predominantemente aldeana. Adicionalmente,
aungue personajes seleccionados de series comicas de la television nacional (si bien las més racistas y/o
costumbristas como “Mi Recinto”) son preferidos por los hacedores de imagenes, estos van de la mano con
las representaciones de politicos locales y nacionales que contindian teniendo un espacio relevante.

No obstante la permanencia de este Ultimo orden de personajes, los textos que usualmente acompafiaban
a su despliegue en las calles tienden a ser abolidos, confirmando con ello una lectura menos explicitamente
politica en el sentido “editorial” vy que antes caracterizara a esta practica. Los monigotes iban acompanados
de carteles escritos a mano, en los gue se insinuaban sus verdaderas motivaciones detras de la fachada
publica de la palitica, a veces inclusive a la manera de los titulares de la prensa escrita. Si ésta era una refe-
rencia central a la representacion avanzada por los afios viejos en el pasado, ésta tiende a ser reemplazada,
por una nueva logica: aguella gue ve en la monumentalidad de los munecos la base para el establecimiento
de un intercambio de otra indole entre los objetos inanimados v sus espectadores. Al extremo de esta nueva
dinamica se encuentran los muiecos a gran escala que se realizan en la avenida Amazonas en Quito o los
que se elaboran comunalmente en ciertos barrios guayaguilenos puesto gque, en ambos casos, se refuerzan

Los Afos Vigjos

7: Monigote de Bin Laden lider
de Al-Qaeda en medio de
varios monigotes de Pedro "El
Escamoso" personaje de una
popular telenovela Colombina.
Guayaquil, 2001. Foto: X. An-
drade y One Dallar. Inc.

8: Bin Laden lider junto a un fila
de monigotes de Sully protago-
nista de la pelicula animada de
Disney "Mousters Inc.". Gua-
yaquil, 2001, Foto: X, Andrade
y One Dollar. Inc.

9: Monigotes de soldanos nor-
teamericanos enviados a Irak.
Guayaquil, 2001, Foto: X. An-
drade y One Dollar. Inc.

109



110

el sentido espectacular de los mismos. Es decir, agquellos sentidos que, no gratuitamente sino fundamenta-
dos en esta dinamica de consumo, favorecen los temas de los superhéroes cinematogréaficos o del rock
mundial como, por ejemplo, Marilyn Manson en diciembre de 2006.

Esta tendencia historica revela que el caracter excesivo de los munecos tiende a ser desplazado por la triple
naturaleza espectacular (representacion mediatica, a-textualidad, tamafio monumental) del despliegue que se
instaura. Si la representacion de los munecos se fijia en personajes televisivos o cinematograficos, si las
declaraciones politicas que se explicitaban en los cartelones empiezan a estar ausentes y sila dimension de
las obras cambia para consagrar su monumentalidad, estamos asistiendo a nuevas dinamicas emergentes.
Este orden de cambios, sin embargo, no supone univocamente la abolicion de la interpretacion politica que
histéricamente estuvo atada al dia a dia de las autoridades.

El anterior ensayo visual documenta la construccion de anos vigjos en la ciudad de Guayaquil durante las
celebraciones de fines del 2001, si bien la discusion establecida alrededor de ellas es aplicable a los proce-
s0s de cambio que se atestiguan también en el caso quitefio como se observa en las caretas del grupo foto-
gréfico anterior. Las fotos correspondientes a esta seccion fueron levantadas al sur de la ciudad, a lo largo
de la cale 6 de Marzo, zona donde histéricamente se encuentran ubicados artesanos especializados en la
elaboracion de mufiecos de mediano y gran formato elaborados con papel y carton liviano. En diciembre de
ese ano, dos personajes competirian en las preferencias de sus hacedores: Osama Bin Laden y Pedro
“El Escamoso”. Ambos personajes dan cuenta de algunas tendencias contemporaneas de lo popular en
Ecuador. Por ser personajes publicos, en el sentido mediatico, ambos se inscriben dentro de la tradicion
dominante en la elaboracion de afos viejos. La ocasion de Fin de Afo prestaba, en el pasado, una posibili-
dad de distorsionar la imagen publica de personajes de la poltica y el espectaculo en base a la denuncia o
el comentario humoristico, y con frecuencia irdnico. Comentarios que se fijaban en el proceder de funciona-
rios y gente famosa, siendo el mandatario de turno, por supuesto, uno de los objetos preferidos de este ejer-
cicio.

Sin embargo, Bin Laden y “El Escamoso” dan cuenta también de otras, mas recientes, tendencias. Ambos
son figuras mundiales, uno es reconocido por la muerte, otro por el entretenimiento, ambos productos del
espectaculo creado por los medios. Los dos monigotes se inscriben en campos de relaciones mas amplios.
Bin Laden en el de la economia politica de las relaciones internacionales, “El Escamoso” en la de las relacio-
nes intra-regionales. El primero, a causa del terror y el espectro de una guerra que envolveria el futuro del
mundo entero. Hecho que ademas incidiera directamente en el pais al inscribirlo en el listado de lugares
donde terroristas internacionales fueron presuntamente adiestrados y mercenarios reclutados. El segundo,
en razon de su popularidad de telenovela, que siendo de produccion colombiana fue exitosa en toda
Latinoamérica. Punta visible y ascética de un proceso que involucra en Ecuador desplazamientos poblacio-
nales, incursiones armadas, fumigaciones ilegales, conflictos diplomaticos, concentracion de capitales y de
tierras, violencia social, trafico de armas y presiones sobre el mercado laboral.,

Como referentes foraneos, ambos hablan de elementos globales que son incorporados en las practicas de
los hacedores de lo popular dentro de una tradicion que se caracterizara, durante el siglo pasado, por expre-
sar discursos criticos frente a las realidades locales y nacionales del momento. Si bien el primero de ellos,



Bin Laden, todavia guarda recuerdos de tal impulso al jugar con dilemas claves de conflictos contemporéane-
os a nivel mundial, “El Escamoso”, en cambio, da cuenta del gradual proceso de colonizacion que caracte-
riza a las relaciones desiguales entre Ecuador y Colombia en el contexto de los Ultimos decenios. Mientras
que Bin Laden niega con su imagen maligna idealizadas plataformas democréticas de los paises industria-
les, a la vez que contiene la posibilidad de instaurar una critica tercer mundista al papel opresivo de Estados
Unidos en la region. Por otro lado, “El Escamoso”, el bueno, oculta las dimensiones mas dramaticas de las
relaciones entre dos estados. Los dos silencian lo inmediato, las formas cotidianas de dominacion bajo reto-
ricas democraticas. Su silencio se despliega también mediante la ausencia de textos y pancartas, contraria
a la antigua usanza. Sin embargo, por ser reconocidos para la ocasion como mufiecos los iconos construi-
dos siguen siendo juguetones antes que amenazantes, las risas coronan la extincion noctuma de ambos.

La popularidad de Bin Laden y “El Escamoso”, sin embargo, no es meramente el resultado de fuerzas ni pro-
cesos globales. Lejos de ser un mero efecto de la globalizacion y/o la imposicion acritica de personajes fora-
neos, el auge de los mismos dentro del sistema de produccion de afios viejos es también el producto de
prohibiciones explicitas para retratar a los politicos, en especial al presidente de la época. Personajes teme-
rosos a ser burlados, desfigurados, descuartizados e inmolados por el pueblo, si bien hay que considerar
que, en algunas coyunturas politicas —por ejemplo, en la de Lucio Gutiérrez— tales prohibiciones terminan
detonando un efecto inverso. Forzados tanto hacedores cuanto observadores al ciclo de produccion, circu-
lacion, exposicion e incineracion de figuras ajenas a la politica local, todavia caben algunas preguntas res-
pecto del creciente miedo oficial y de la dinamica establecida entre el desfiguramiento de las imagenes publi-
cas y la censura a tal practica.

No hay nada particularmente ofensivo en la naturaleza de los mufiecos de Fin de Afo. Sin embargo la cre-
clente abolicion de representaciones de personajes locales tiene que ver con el poder gue, en las socieda-
des contemporaneas, se les atribuye a las imagenes en general para suscitar sentimientos de ofensa. Méas
ala de las teorias sobre animismo vy del pensamiento méagico, basadas en el andlisis de sociedades preca-
pitalistas, el hecho es que las imégenes aparecen diariamente como teniendo una vida propia, con la carac-
teristica de ser inertes, pero animadas precisamente en su inercia; esto es, susceptibles de despertar reac-
ciones gue van desde la ofensa vy la controversia hasta la devocion sin mediaciones (Mitchell 2001). Es pre-
cisamente esta doble vida de las imagenes la que provoca su legislacion v las restricciones que derivan en
normativas oficiales en la esfera publica. El proceso de cambio en la iconografia y la creciente restriccion a la
tematica y al despliegue callejero de los afios vigjos? se sitla en la interseccion entre el poder del Estado y
el poder de las imagenes. Ambos se encarman en los sujetos, pero solamente el segundo puede desfigurar
al primero. A pesar de los cambios iconogréaficos introducidos en los Ulimos anos, esta dinamica parece ser
atestiguada por la persistencia del ritual de la quema, y esto a pesar de las crecientes prohibiciones que rode-
an al uso del espacio publico y a la venta clandestina de petardos y fuegos pirotécnicos, estos Ultimos ele-
mentos imprescindibles para glorificar una noche dedicada al desfiguramiento.

Fogata

Escribir sobre los anos viejos, las practicas de representacion en las que basan la efectividad de su presen-
cia, vy el caracter material de las caretas y las esculturas populares, me ha llevado a reevaluar el sentido de

Los Afos Vigjos

111



10: Monigotes de personaes
politicos. Quito, 2006. Foto:
Jorge Vinueza G.

112

distancia que, gradualmente, desarrollara desde mi nifez frente a estos objetos. Al repensar sobre ellos con
motivo de este articulo, queda pendiente preguntarse, parafraseando a Mitchell (1996), sobre las demandas
y los deseos de las imagenes. Qué quieren los anos viejos sino obligamos a trascender la estancia contem-
plativa frente a las imagenes, a incorporar e involucrar todos nuestros sentidos a lo largo de una noche; obli-
gamos a hablar y a mofamos, a reir y llorar; obligamos a tocarlos y a quemarlos. Lejos de fijarse solamente
en lo textual de estas representaciones y objetos y de buscar decodificar los significados politicos que cons-
truyen a partir de su calidad de iméagenes, la visualidad de los afios viejos debe ser entendida tomando en
cuenta el conjunto de sentidos (auditivo, tactil, olfativo) que despierta su culto publico. Desde el envolvimien-
to corporal de los asistentes y los plafiideros travestistas hasta los saltos sobre la fogata y los pisoteos a la
chamiza. De las distintas formas de relacionarse con los mufiecos en la via publica y de esconderse tras las
caretas como formas de establecer didlogos abiertos con vy, a través de la cultura material, depende el esta-
blecimiento de ciertos sentidos politicos en y alrededor de los afos viejos (Pinney 2002). No hay una sola
forma de hacerlo, ni necesariamente uno puede encontrar formas de resistencia ni actos meramente libera-
torios; pero aguel juego, por lo menos por una noche, logra poner sobre el tapete desde los improvisados
proscenios de un intrincado museo efimero ciertos secretos publicos del Estado y de la micro politica que
constituyen la vida cotidiana. Las tensiones implicitas en la innovacion material de las tradiciones, con la incor-
poracion de nuevos materiales, métodos e iconos son decidoras igualmente a la hora de repensar el papel
gue los afos viejos van adquirlendo en las sociedades ecuatorianas contemporaneas. Quizas el exceso que
constituye cada paso en este ritual logre preservarse detras de sus nuevas mascaras.

NOTAS

1 Es decir, sobre personajes e instituciones de una esfera que es hecho de que se promueve que los monigotes sean graciosos
claramente identificada por los hacedores de imagenes y sus pero que no lleguen a insultar o ridiculizar a los personajes repre-
consumidores como ‘o poltico”, dando cabida, paralelamente, a sentados.

las relaciones barriales, empresariales e inclusive domésticas con
mufiecos dedicados a los vecinos, los jefes laborales y persona-
jes de la familia.

4 Tira cdmica o historieta, que cuando son especificamente produ-
cldos para television se conocen como dibujos animados. N. del
E.

2 FEl humor, la exageracion gréfica, la ironfa, la parodia vy el juego

entre las imégenes y el texto. 5 Parael caso de Quito ver Kingman y Goetschel (2007), para el de

Guayaquil ver Andrade (2007).
3 De hecho, los concursos de arios vigjos organizados por ciertos
medios masivos (actualmente en Quito por Metrohoy y en el pasa-
do por El Universo en Guayaquil) tienen normas que regulan la
imagineria popular para evitar que esta se desborde.
Investigadores de esta misma compilacion confieren que un per-
sonero de la organizacion del concurso en Quito manifesto el

6 En Quito, la Municipalidad hizo una llamada general al cuidado del
omato mas alla del Centro Histdrico; en Guayaquil, se prohibio la
incineracion de munecos en las calles asfaltadas y las zonas afec-
tadas por la renovacion urbana desde fines del 2002.



BIBLIOGRAFIA

Andrade, X.

2007. “More City, Less Citizenship: Urban Renovation and the
Annihilation of Public Space”. En Ferando Carrion y Lisa
Hanley (eds.), Urban Regeneration and Revitalization in the
Americas: Toward a Stable State. \Washington, DC:
Woodrow Wilson International Center for Scholars, pp. 143-
180.

Goss, Steven
2001, “A Partial Guide to the Tools of Art Vandalism’”.
Cabinet 3: 27-30.

Kingman Garcés, Eduardo y Ana Maria Goetschel

2007. “Patrimony as a Disciplinary Device and the Banalization of
Memory: An Historic Reading from the Andes”. En Femando
Carrion y Lisa Hanley (eds.), Urban Regeneration and
Revitalization in the Americas: Toward a Stable State.
Washington, DC: Woodrow Wilson Interational Center for
Scholars, pp. 67-78.

Kirshenblatt-Gimblett, Barbara

1998. "Objects of Ethnography”. En Destination Culture: Tourism,
Museums, and Heritage. Berkeley y Los Angeles: University
of California Press, pp. 17-78.

Los Afos Vigjos

Mitchell, W.J.T
1996. What Do Pictures Really Want? October 77: 71-82.

2001. “Offending Images”. En Lawrence Rothfield (ed.), Unsettling
“‘Sensation”: Arts Policy Lessons from the Brooklyn Museum
of Art Controversy. New Brunswick: Rutgers University Press,
pp. 115-133.

Pinney, Christopher
2002. Visual Culture. En Victor Buchli (ed.), The Material Culture
Reader. Oxford y Nueva York: Berg, pp. 81-86.

Poole, Deborah

1997, Introduction. En Vision, Race, and Modernity: A Visual
Economy of the Andean Image World. Princeton: Princeton
University Press, pp. 3-24.

2005. “An Excess of Description: Ethnography, Race, and Visual
Technologies”. Annual Review of Anthropology 34: 159-179.

Taussig, Michael
1999. Defacement.: Public Secrecy and the Labor of the Negative.
Stanford: Stanford University Press.

2004. “My Cocaine Museum”. En My Cocaine Museum. Chicago y
LLondres: The University of Chicago Press, pp. 13-20.

113



11: Quema de un afio vigjo,
destruccion de la imagen repre-
sentada por la careta. Quito,

2006. Foto: Florencia Luna.

114

1










_ Fin de Ano:
noche de viudas alegres

Liset Coba*

Fl cuerpo grotesco esta formado por salientes, protuberancias,
desborda vitalidad, se entremezcla con la multitud,
indiscemible, abierto, en contacto con el cosmos,

insatisfecho con los limites que permanentemente trasgrede.
Mijail Bajtin.

Tradiciones rebeldes

Dicen que las noches de Ano Viejo son claras, que una llovizna suave cae sélo des-
pues de la media noche para apagar las cenizas humeantes que quedan de la guema de los monigotes.
Dicen que San Pedro se confabula con Quito para que el *viejo” pueda agonizar en paz, para gue en su inmo-
lacion y muerte, le rindamos los honores ceremoniosos gue la fecha requiere.

De luto v fiesta, ireverentes, sus viudas se pasean por las calles, profundos escotes exhiben sus senos, sus
faldas provocan a los transelntes. Desbordando en atractivos, llorigueando chillona 'y sensualmente,
celebran de antemano la muerte de su viejo marido. El presagio de muerte se vuelve verbena.

Hay que cargarse de monedas para comprar el encanto de las alegres viudas, quienes sabiéndose desea-
bles, extienden la mano en espera de recompensa. Unos centavos para las gue mas levantan la piema; en

* Antropdloga, Doctora (c) y profesora asociada de la Facultad Latino Americana de Ciencias Sociales, FLACSO-Ecuador. Profesora e investi-
gadora del Departamento de Antropologia de la Pontificia Universidad Catdlica del Ecuador.

Los Afos Vigjos

1y 2: "Méscara de guagraco-
te", probablemente personajes
de lafiesta de Inocentes. Album
de la Biblioteca de Madrid,
acuarela 145 y 149, en Ima-
genes de identidad. Acuarelas
quiteas del siglo XIX, FONSAL,
Quito, 2006.

17



118

ocasiones, para las mas osadas, un billete. Ante la proximidad de la desaparicion de sus esposos, las lloro-
nas se vuelven mujeres casquivanas, disolutas recorren la calle en busca de amantes para su consuelo.
Pero, ¢qué ocurre? Por la transparencia de la media nylon, largos y apretujados pelos pugnan por emerger
de entre el tgjido. jQue masculinas son sus bellezas! Carcajadas sueltas rondan por la calle, saltos de
alegria, mas monedas para comprar trago y beber entre amigos. Vayal, ser viuda de un viejo es motivo
de festejo.

En la embriaguez de la noche y desde lo borroso de la mirada, mujeres masculinas recrean surrealidades
rituales; vestidos con pompas femeninas los cuerpos ensayan tradiciones rebeldes. Noche vigja, noche
pagana, dia de fiesta donde lo profano reina. Solo los insolentes se travisten de mujer, solo los audaces se
atreven a subvertir el poder gue les asignd un género. Luis el guardia, Daniel-Drag Queen parodian los sexos,
hacen del tiempo juego, vuelven realidad el desenfreno popular. Cada uno personifica, a su manera, la tradi-
cion social heredada, cada uno reinventa y revive la posibilidad de la trasgresion social desde 1o mas intimo
de su corporalidad.

Rituales rebeldes, cuerpos sub-versivos, transformismo de renovacion, transformismo de Fin de Afo que
hace posible el paso esperanzador hacia una nueva vida social. “En el mundo de la razon, donde los hechos
son supuestamente literales, 1os rituales son la imprescindible necesidad de transformar la cotidianidad, de
inyectar magia para provocar la ruptura de las cadenas de la causa y el efecto” (Coba 2000:58). Afio Viejo en
tiempos neoliberales, puesta en escena que se recrea en cada tablado de eucalipto y fuego; mito en accion
gue inscribo en forma de ensayo para sustentar la existencia de las culturas populares como constantes y
extracdinarias posibilidades de ruptura del orden social cotidianamente aceptado. Punto de inicio que me
ayuda a repartir mi reflexion en cuatro puntos fundamentales: 1) El vigjo y la viuda: cuernpos parddicos, abor-
da la pareja de personajes que guian una noche vigja sexuada en que 1o popular se subleva para exponer
un dolor burldn en contra de los poderes hegemaonicos; 2) Luis v las frias noches de Quito, un guardia de
seguridad manabita que mediante su travestismo ritual exalta una “masculinidad de afrenta” hacia una activi-
dad que lo invisibiliza; 3) Daniel-reina de la noche: la subversion esculpida en el cuerpo, un dramaturgo de
barrio que monta el “Dionisios” un teatro transformista como espectaculo de contra-cultura LGBTIT;
4) Conclusion: surrealismos de noche vigja, la noche alberga distintos sujetos populares, agquellos que exhi-
ben sus rebeldias multiples; en realidad resulta dificil realizar una lectura univoca de un ritual popular. Ademas,
incluyo como anexo un Recetario transformista en el que se puede encontrar los ingredientes para asumir el
rol de una viuda popular o el de un personaje Drag Queen.

Como recurso metodoldgico parto de conversaciones a profundidad con Luis Guillén y Daniel Moreno. Visité
a Luis en su trabajo de guardia de seguridad y generosamente accedio a entrevistarse conmigo, asi como a
la publicacion de este articulo, arriesgandose a la critica plblica, pues la efimera y valiente transformacion de
su masculinidad podria traer “comentarios maliciosos”. El didlogo con Daniel, prolffico dramaturgo Drag, qui-
teno y amigo mio, me ha guiado en algunas reflexiones sobre la politica de la parodia. Realizo estas entrevis-
tas a sujetos particulares pues es comin que bajo el adjetivo de cultura popular las personas permanezcan
andnimas e indefinidas. También agradezco los comentarios de Marfa Pia Vera quien como editora del arti-
culo ha contribuido a ampliar mis reflexiones.



Asi mismo, recojo mis propias memorias para realizar una descripcion etnogréfica que busca dar cuenta de
la experiencia sensorial de la noche vigja. Imagenes que han sido reencontradas en una conversacion con
miembros del taller de memoria del Centro de la Experiencia del Adulto Mayor (CEAM) v reforzadas a través
de reportajes fotograficos documentales del grupo de fotdgrafos contratados, para este propdsito, por el
FONSAL.

El viejo y la viuda: cuerpos parddicos

Echados en una silla, frente a una mesa sobre la que reposa una botella, dos rigidos viejos parecen mirar a
todos lados y a ninguno, lagrimas negras caen de sus rubicundas vy burlonas caretas, en ocasiones se les
escapa una mueca de disgusto, en otras de tremendo gusto. “Sélo un puestito de embajadora para mi abue-
ita en Panama” reza el epitafio del tablado-mausoleo que parodia la mala administracion del Ultimo
gobiemo?. Los moribundos anos viejos invocan la comicidad critica de barrio ni un sdlo simbolo religioso para
realizar el sortilegio, su presencia da inicio al teatro popular para conjurar al mal afo que pasa.

Armado el proscenio, nadie profana el altar pagano, la fe popular se dispara, desborda y rebasa el mundo
catodlico de lo sagrado, lo vuelve religiosidades flexibles y disidentes; conjugando elementos mégicos y cre-
encias no permitidas. Observados y observadores, os viejos monigotes parecen comentar la realidad politi-
ca de la nacion, la suerte del barrio e incluso el comportamiento impudico de sus viudas que descaradamen-
te celebran ya su muerte. Pero, en este drama agonico, el teatro se escapa del escenario mortuorios; las viu-
das alegres, mujeres masculinas y mundanas, se toman las calles, coguetean con los paseantes, dejando
tras de si el Iuto solemne de las antiguas lloronas que, en tiempos de mayor solemnidad cristiana, con sus
lagrimas lavaban las culpas de las almas recién ascendidas?,

El encanto de la tradicion popular tiene sabor de ancestralidad, de risa facil, de pérdida en la nocion del tiem-
po. Noche de Afo Viejo, noche de trago, noche de musica, de mujeres sueltas: ¢Por qué preguntamos sila
tradicion existe 0 es mera jerga? En tiempos posmodemos en que la cultura y el pasado se parecen mas a
la nostalgia reaccionaria de aquello que pudo haber sido y no fue, hablar de cultura popular podria resultar
anacronico. No obstante, la necia recurrencia a los enigmas de la identidad nos lleva a reflexionar seriamen-
te sobre la definicion de la risuefia cultura popular escenificada en la noche de Aho Viegjo.

“El vigjo v la viuda son los simbolos de nuestra cultura, de nuestra identidad, de nuestra tradlicion, asi es como
nos expresamos, ¢/que tiene de malo?”, alegan los involucrados en este ritual pagano. Tomando en serio la
importancia sus argumentos, propongo tales como los elementos de un complejo discurso que teatraliza la
defensa de una alegria que subvierte los érdenes oficiales politicos vy personales que han reinado a lo largo
del afo. “La cultura es la esencia, el espiritu del pueblo” afirman los protagonistas, actores del alegre duelo,
y como antropdloga se me ponen 1os pelos de punta, pues pienso en la desdefinicion conceptual de la cul-
turad. Entonces, hago un intento de despojarme de mi sabiondez e intento escuchar 1o que intentan referir:;
“iLa cultura es lo que somosl, jLa cultura es como pensamos!”. ¢ Quiere decir esto que un mausoleo mortuo-
rio, hecho de ramas de eucalipto, que simula una pobre vivienda; un monigote hecho de media nylon y ropa
vigja; una cartulina con letras chuecas; unos ninos que corren indisciplinados y; unos hombres maguillados
y vestidos de mujer, es como nos definimos? jVaya que somos atrevidos!

Los Afos Vigjos

119



120

El escenario es la parodia, el incongruente parecido a algo o a alguien se vuelve burla, la combinacion abi-
garrada de distintos simbolos, la inusitada mueca que descubre la incoherencia del remedo con el original.
Cada signo es una apuesta. Lo que existe es la suspension del espacio-tiempo, el intenso teatro de la lucha
por la produccion de sentidos; quienes existen son los sujetos que producen y reproducen la puesta en
escena de una intersubjetividad social conflictiva. La cultura es el escenario de la batalla, la condensacion de
las complejas relaciones de fuerza, subordinacion y dominacion; el sentido comidn que emerge de la lucha
por la rebeldia.

Pero, ¢qué tiene de rebelde la risa”? ¢ Por qué, tan subversiva su figura? La carcajada de Fin de Ano toma los
enojos y expone los dolores, aprisiona publicamente a verdugos y castigadores exhibiendo sus flaguezas. La
risa es el momento de devolver el golpe y evidenciar lo ridiculo del poder; es tiempo de mostraros valien-
tes, irénicos y erguidos para demostrar gue los males sociales no Nos han vencido. Las culturas populares
son las incontenibles y multiples formas de resistencias.

Sin embargo, la insubordinacion no es la mera burla a los poderes encamados en las ordinarias actuaciones
de los politicos de turno, la insumision es el ataque al orden del mundo. Pero, ¢coémo es el mundo? El “viejo”
y laviuda, polftica y sexualidad conforman un orden promiscuo. Masculino y femenino, oficial y popular, sagra-
doy pagano cambian sus rumbos cotidianos, se entremezclan, se contaminan y buscan redefinir el mundo.
Mundo sexuado que desafia la pulcritud oficial. El viejo esta agotado, su decadente figura yace sobre la silla,
monigote que No se puede sostener por st mismo, su masculinidad esta desgastada, su proscenio politico
hoy es una tumba; la guema de la ropa vieja, la desaparicion del recuerdo, el olvido. Por las calles, los nifios,
sus hijos amados, detienen el trafico para que su madre, la alegre viuda, por unas monedas baile indecen-
te. jPobres inocentes! Pero, el pueblo® no es ningln ingenuo, su risa se mofa de la procacidad del mundo.
Pueblo impudoroso de sexualidad irracional e irefrenable, los jovenes del barrio vestidos de fiesta con mini-
falda y escote de moda, descarados exhiben sus senos y nalgas plasticas, se feminiza el delirio festivo.
Pueblo parddico, pueblo transgresor, desprecia el poder y el orden del viejo patriarca’.

Teatro de las culturas publicas bufonescas, las calles se transforman en plazas, los cuerpos en simbolos per-
sonales de la tradicion, en reductos de la memoria. La contra-hegemonia se trasviste de mujer grotesca, de
cuerpo indisciplinados: “no se sabe mismo qué es’. Exacerbacion de los estereotipos femeninos.

Noche de Afio Vigjo en que cuerpos subversivos resignifican el mundo: narices, senos, nalgas, hombros,
escotes, ombligos, pronunciadas entradas y salientes intercambian con las angulosas caras de los masculi-
nos imitadores. La razén se desborda. Viudas desvergonzadas, complacientes dan rienda suelta al gusto por
lo excesivo. Sexualidad quitena, presuntuosa de la moral tradicional, se desdobla en voluptuosidad que se
excede; placentera escapa a las normas conservadoras, atenta contra la ley del “viejo”. Erotismo grotesco,
el cuerpo popular revela la sexualidad del cuerpo social, su expresividad transgrede o0 apropiado.

Noche de ambigliedad mas que de inversion, no es hombre ni mujer, confusion intima del sujeto, la viuda
resulta un innombrable tercer sexo, nombre profano que No sabemos pronunciar mas gue como burla a los
gue nos parecen raros®, Se acaba lo vigjo inicia lo nuevo, momento de umbral, frontera que desclasifica la
rigidez del ordenamiento sexual. Cuerpos rebeldes, cuerpos desadaptados, cuerpos masculinos se envuel-
ven de seduccion femenina dejando boquiabierta la logica patriarcal oficial. ¢ Acaso, son ellos la revelacion



del deseo contra la norma, en favor de la sensualidad”? El “viejo” v la viuda, afio tras afio de profundo abuso
politico. Padre que se echa al olvido por desplazar el placer, madre complaciente—-mujer infiel duefa
de la libido.

Ritual contra-hegemonico, los hombres feminizados se vuelven héroes de tradiciones insubordinadas.
Testamento de afioranzas, tiempos de deseos, tiempos emotivos, tiempos miticos, historia ciclica de derro-
che frente a la escasez que se filtra por las fibras de la historia lineal, revirtiendo la hegemonia de la cronolo-
gia oficial. Dia de Noche Vieja, drama en el que el cuerpo actla como bitacora de discursos sociales frag-
mentarios y conflictivos que se disgregan y reunifican; cuerpos-escenarios de repudios de una historia que
también construye olvidos.

Dia de caos, noche liminal, ritual de paso, coreografia que reinventa una tradicion irepetible; no existe origi-
nal solo la repeticion de las mindsculas e infinitesimales diferencias; arte de la improvisacion que cambia de
significado en cada uno de los teatros montados. La insurgencia de multiples sentidos de pertenencia con-
vierte a las memorias personales en construcciones sociales. Cada escenario, cada “viejo”, cada viuda reve-
la memorias, suefos, mitos de periodos previos. La parodia opera como signo ritual que (re)activa significa-
dos. La viuda y el *viejo”, el triunfo de la vida sobre la muerte. El cuerpo feminizado, a la vez, es narrativa de
ruptura, lazo con el pasado vy relacion intima con el porvenir; el paso equilibrista que articula la cotidianidad
de los vivos, pueblo subordinado.

Cuerpos publicos, mujeres masculinas, vida nocturna. Tradicion transformista anclada a la piel. La viuda ale-
gre v el viejo monigote son la pareja que guia el ritual de paso del Fin de Aho. El *viejo” da cuenta de la deca-
dencia politica, monigote de una masculinidad envejecida que ha de ser incinerada. La viuda es el sujeto
colectivo, trampa femenina, elemento de riesgo que puede volverse contra-poder y contaminar la hegemo-
nia del orden social.

Fiesta popular, la batalla ritual es el encuentro de lo masculino y o femenino. En el escenario barrial, las calles
se vuelven arena de batalla donde se escenifican posiciones de fuerza que trastocan los mundos domeésti-
Cos y publicos. La tradicion de un pueblo es un teatro conflictivo donde se juega la definicion de la cultura.

Con solemnidad, el mausoleo de eucalipto ha sido construido, las ramas fueron traidas por los hombres de
la familia. Las madres, las hermanas, las primas, las vecinas ayudan para la iniciacion de la feminidad mas-
culina; maguillan y travisten al hermano o al primo; se atreven a (re)inventar en el otro el propio deseo repri-
mido. EI cuerpo masculino se vuelve vehiculo de encamacion de la mujer alocada, desenfrenada, audaz,
sexualmente agresiva; parodia, imitacion caricaturesca, siempre exagerada, que sirve para disfrazar la exhi-
bicion de lo prohibido. Irdnico ritual de media noche donde solo a los hombres les es permitido invertir las
relaciones establecidas mientras —como de costumbre— las mujeres permanecen ocultas tras el escenario’©,

En los barrios, la gente se redine, los amigos se dedican a elaborar un monigote relleno de papel periddico o
aserrin, a quien se viste con la ropa mas usada para a media noche ser incinerado. Mascaras de papel les
otorgan personalidad a los sujetos; son rostros de rasgos profundamente pronunciados de personajes cono-
cidos, admirados o fuertemente criticados.

Los Afos Vigjos

121



122



El teatro popular ha iniciado. La viuda sigue viva, mientras €l “viejo” morira dentro de poco. Memorias de una
noche episddica, Luis se disfraza, Daniel se transforma; ambos se vuelven damas masculinas, exhibirse, ser
visto, volverse publico es imprescindible. Tradiciones singulares, tiempos fractales, memorias colectivas.

Luis y las frias noches de Quito

Arrimado junto al dintel, bajo una gorra azul marino, Luis gira la cabeza y mira de lado, parece dominar el seg-
mento izquierdo del panorama. Enseguida una pequena chicharra roja cae al piso, Luis la mata con su pie
para evitar que se encienda nuevamente, las cenizas se pegan en la acera, reflexiva su mirada se detiene en
el suelo. A estas horas de la tarde, no mucha gente camina por la calle, los autos estacionados se pueden
contar con los dedos. Me acerco decididay le pregunto: “ Es usted el guardia manabita que se viste de viuda
para el Afio Nuevo?” Ante tal torpeza, asombrado me mira y responde ¢ Como se enterd usted de ese
hecho?”.

En 1995 Luis migro a Quito tras haber perdido su trabajo como fumigador en el campo manabita, durante €l
gobiermo de Sixto Duran, tiene tres hijos de 18, 15y 3 afos. En sus primeros meses en la ciudad encontro
trabajo en la construccion, era duro y esforzado, pero era lo que habla. Por suerte, luego pudo colocarse
como guardia de seguridad y aunque su espalda no sufre 10 que en la albanilerfa, sabe que su oficio es de
“carne de cahodn a la espera de cualquier suerte”; si alguien intenta robar o asaltar el sitio que vigila, la prime-
ra vida humana, en caer, sera la suya.

Luis trabaja por las noches, de 6 p.m. a 6 a. m., gana 200 ddlares mensuales; en un principio fue contrata-
do por companias tercerizadoras de seguridad pero piensa que ya lo han explotado lo suficiente, pues ahi
casi no les dan descanso, gran parte de su salario se queda en la empresa y no cubren la Seguridad Social.
Por eso, prefiere tranzar directamente con sus clientes, guienes le pagan mejor y a veces lo incluyen en la
nomina de empleados.

Porgue de los servicios de un guardia faciimente se puede prescindir y también en lbusca de mejorar su con-
dicion, ha debido cambiar de empleo mas de diez veces. La inestabilidad laboral caracteriza su vida, la
solemnidad del azul uniforme no ha logrado librarlo de ser un informal; ser guardia de seguridad es sdlo un
azar que le ayuda a buscarse la vida. Luis no tiene certificados, pero todo el mundo sabe que es honrado,
respetuoso, no lanza silbidos a las chicas que pasan por su calle; a pesar de que su valentia y bravura son
reconocidos atributos de su masculinidad, su prestigio es lo mas importante.

Pero, ¢ por qué escribir sobre Luis y su vida andnima en un ensayo que habla de la celebracion del Afo Viejo?
¢ Qué tiene que ver un guardia de seguridad manabita con las tradiciones quiterias?

No en todas las calles de Quito el Afo Viejo se celebra con toda pompa. Si bien en los barrios populares del
sur y del norte de la ciudad aln se elaboran monigotes y existen disfrazados, en las zonas mas comerciales
y en los sectores y urbanizaciones de mayor alcumia, la fiesta no llega a las calles ni se toma los sitios publi-
cos. Precisamente es en uno de estos lugares sordos a la celebracion, donde Luis se gana la vida, ha deci-
dido celebrar con sus amigos —otros guardias de la zona, el mensajero v las empleadas administrativas de la
compania— momentos de la fiesta con los que se recibe al afo venidero.

Los Afos Vigjos

3, 4 y 5 Tarde del 31 de
diciembre, Luis vestido de
viuda detiene a los carros para
pedir "una caridad para el vieji-
to". Quito, 2006. Fotos: Jorge
Vinueza G.

123



124

Luis parece disfrutar el transformismo que permite el disfraz. Es el dia de Noche Vieja cuando se atreve a
cambiar de personalidad, cuando abandona su traje oficial por el de alegre viuda: “ La Mona’, la contadora
de aqui, me trajo la ropa y una peluca; Mariana, la secretaria, me maquilld”. Tarde de alegria, dia permisivo,
cada uno abandona sus labores cotidianas, se acerca mutuamente, rompe la distancia que imponen 1os
roles preestablecidos. Vaya que la algarabia es subversiva.

Sin embargo, No es la primera vez que Luis se dedica a ser otro, en realidad es un gusto que lleva impresa
la huella de su historia personal: “En Portovigjo también me vestia pero ahi salia sdlo con un vestido y zapa-
tos de lona. Nos vestiamos escondidos de mi mama, pero una vez cuando ella nos encontro, nos retd y nos
dijo: jyo he parido hombres, no maricones!”.

Su madre no entendia que, quiza, su femenino atuendo formaba parte de un travestismo ritual; que vestirse
de mujer es, en realidad, prueba publica de valentia masculina, desafio al orden sexuado establecido como
cotidianidad natural. Disfrazarse es transformar los sentidos, abandonar la monotonia que uniforma el tiem-
po, asumir la posibilidad de devolverle el juego a los poderes que nos ubican en un sélo puesto. La informal
personalidad de Luis se parece a la resistencia, movimiento infinitesimal y oportunista que aprovecha las fisu-
ras que no alcanza a tramar la hegemonia; su flexibilidad al cambio, una forma explicita de ruptura.

No obstante, en tiempos neoliberales, dejar de lado el uniforme y disfrazarse puede articular la rebeldia popu-
lar a un espectaculo estimulado por el mercado:

En una boutigue donde trabajaba me hicieron un vestido negro y una chagueta a medida para la
noche de Halloween, luego un traje de Papa Noel para Navidad. Solo que los zapatos no me que-
daban y me tuve que poner las botas de guardia [...] La sefiora con la que trabajaba sabla que
yo no era un aburrido, un amargado sino un tipo bien divertido, como nos llevabamos bien, por
mi buen caracter fue que se le ocurrio.

¢ Qué sucede entonces con el ritual popular? ¢ Como logran sobrevivir las creencias paganas frente a la secu-
larizacion oficial del mercado? Pagano, mundano, secular y profano son términos utilizados para denominar
todo aquello fuera de lo sagrado; entendiendo a este Ultimo mas alla del campo religioso:

Todo aquello incuestionable, protegido v aislado por prohibiciones, por tables, esos valores pre-
sentes en nuestras convenciones sociales, 1o que tomamos por natural, por dado es lo sagrado;
mientras que lo profano son los aspectos a los cuales se aplican tales prohibiciones, los que
deben permanecer separados de o sagrado (Moore & Myerhoff, en Coba 2000:35). Entonces,
lo profano es lo excluido, a quien se le prohibe molestar la paz de lo sagrado, lo sagrado es lo
intocable, lo inalcanzable obstaculizado por esas reglas vy tables que nos impiden su acceso.
(Ibidem 2000:18). Lo sagrado vy lo profano son poderes omnipresentes, se extienden a todas las
acciones, a todos los émbitos, inundando la cultura e incrustéandose en las diversas formas ritua-
les y en las disciplinas del individuo mismo.

Debido a su caracter mundano, lo profano ha sido identificado con lo secular, sin embargo lo
secular, no es mas que, el resultado de la separacion de poderes entre Iglesia y Estado que



adquiere el poder vy la legitimacion social que 1o (re)ubica dentro de la autoridad de lo sagrado. Es
decir, lo secular ha logrado separar lo sagrado de la exclusividad del mundo religioso, extendién-
dolo hacia otros ambitos, reproduciéndolo en las pequenas actividades de la vida cotidiana, como
la aceptacion indiscutible de los vaivenes del mercado (Ibidem 2000:36-37).

Si bien lo pagano es colocado por el cristianismo en la misma categoria que lo secular, tampoco
puede ser clasificado como tal, pues sus agentes no reconocen estos como actos mundanos
sino como formas de expresar sus creencias mas alla del oficialismo de la religion, el Estado, o la
cultura dominante. Los ritos paganos son ritos no oficiales, que en su composicion pueden per-
mear elementos religiosos oficiales y residuos de otras creencias, donde los significantes convi-
ven con diversidad de significados, como elementos magicos no permitidos. Paganos son los
ritos que la cultura popular lleva a cabo” (Marroquin, en Ibidem 2000:37).

¢ Los disfraces de Luis: de bruja sexy para Halloween, de Papa Noel para Navidad o de viuda alegre para la
Noche Vieja, significan lo mismo? ¢Ddnde se halla el paganismo subversivo, la secularidad sagrada en la
representacion festiva de este vigilante de la seguridad privada? ;Desaparece la cultura contra-hegemaonica
en los extranjerismos de las fiestas importadas?

Nadie puede negar que el uso de simbolos foraneos, para impulsar el consumo, puede frenar la persisten-
cia de la memoria social propia; al tiempo gque dan cuenta de los cambios historicos que ocurren en la rela-
cion de fuerzas entre tradicion y mercado. Pues, es en la simbdlica de los cuerpos donde la batalla por los
sentidos de pertenencia a la memoria social permanece inconclusa.

Cada festividad articula el rompecabezas de memorias sociales, jerarquias de imagenes atadas a experien-
cias personales. La procesion de brujas y monstruos televisivos halloweenescos en la avenida Amazonas,
ritual secular del consumo para romper el aburrimiento cotidiano que inicid hace mas de veinte arios; el popu-
lar traje de Papa Noel para la entrega de regalos naviderios desplaza la tradicion cristiana del nacimiento de
Jesus, dotando a la vida familiar de un espiritu mas global, son tradiciones indiscutiblemente enlazadas a una
transnacionalizacion del culto al consumo, plasmado en la promocidon de productos creados para la
ocasion'?,

En la cartografia de festividades de la ciudad, el concurso de afios viejos convocado desde 1981, por el dia-
rio Hoy, para su exposicion a lo largo de la avenida Amazonas??, si bien desde su inicio posee un caracter
de compleja confeccion artesanal, su espectacularizacion es indiscutible. Esta guerra de figuras es de fran-
ca competencia. ¢ Cual es el mejor elaborado? ¢ Acaso el caballo de Simon Bolivar presentado por los estu-
diantes de arte en 1986 o quiza, el cuadro de figuras que promocionan a la Empresa Eléctrica Quito en el
20067 Lo cierto es que cada vez mas, el concurso se ha institucionalizado, la comicidad local ha perdido
mucho de su caracter de critica politica, los grandes monigotes actuales, méas que confeccionados por los
gremios parecen ser encargados a pedido por patronos que buscan promocionar sus Negocios. Lo curioso
es que, a pesar de gque cada afio la gente se queja de la mala calidad de los mufiecos, una procesion de
espectadores deambulan por la avenida Amazonas. En realidad, cuando se circula, el espectaculo parece-
riamos ser aguellos que vinimos al encuentro, el flaneo es una de las principales caracteristicas de la cele-
bracion. Mediante un descarado disimulo, las miradas buscan a los conocidos, las botellas de alcohal circu-

Los Afos Vigjos

125



126

lan entre los jovenes citadinos, apretujones, nifos perdidos, grupos musicales para el baile en la calle forman
parte de las nuevas tradiciones. Pero, ¢qué es aquello que hace falta”? Las viudas ya no estan, ya no lloran
por el "vigjo”; el travestismo ritual de los sexos es actuacion esporadica, sélo para que la realicen algunos
atrevidos. La inversion profana de los érdenes del mundo se ha tornado timorata.

Sin embargo, Luis parece adaptarse a todo, se disfraza desde antes del medio dia y hasta entrada la tarde,
"Al principio solo me vestia de joda, pero vi que era buena plata y me segui vistiendo [...] El ltimo afio me
vesti de 11 a.m. a 4 p.m. saqué 80 ddlares para dos jabas de cerveza que me acabé aqui con los amigos
y los pasajes para regresar a la casa [...] Ahora vivo en Carapungo”. No es de extranar que antes de ir a casa,
en ocasiones, forme parte del tumulto del concurso de la Amazonas para ver si encuentra algun conocido o
por si ocurre algo divertido.

Informalidad pagana, arte de lo improvisado, flexible, toma lo existente, busca darle forma para si; a veces
triunfa, a veces fracasa. Tacticas oblicuas de los subordinados, crean fisuras infinitesimales en el poder
desde su propio terreno (Certau 1996; Scot 1985). Por supuesto, la visita a la Amazonas es slo momenta-
nea, pues, el estilo pasivo de espectador no domina los tiempos contra-hegemonicos; Luis prefiere los moni-
gotes que el mismo hace junto a sus companeros. Munecos hechos de trapos de desecho se vuelven ele-
mento concreto de critica laboral y de desafio a la autoridad:

Hace dos arios, en la comparia que trabajaba, hicimos el monigote del jefe de supervisores de
los guardias de seguridad de la zona. Ese es un tipo que siempre te esta vigilando, explotando,
te pide plata prestada. Asi que le pusimos un cartel donde decfa; “El Trompudo’ Lucas. Dice la
sefiora fulana de tal' que le devuelvas el quintal de arroz que le debes”. Todo el mundo sabla
quien era'y se refan [...]

Queda claro que la algarabia de las tardes de Afo Viejo, busca rearticular un pequeno tiempo-espacio de
celebracion colectiva en este mundo individualizado. No obstante, no todos los guardias de la zona se reu-
nen para la fiesta, pues ser vigilante noctumo puede ser sindnimo de soledad y aislamiento.

Hay guardias que nunca salen de su caseta, este es un trabajo que te deprime, porgque en la
noche Nos quedamos solos, las personas no son caritativas, no te dan ni una taza de café, es un
trabajo solitario en el que pasas desapercibido. Somos amigos entre los guardias de la zona pero
cada uno tiene que cuidar su perimetro.

Cada uno, su pequefo espacio. Desde el metro cuadrado asignado, los guardias de seguridad de la cos-
tosa zona comercial protegen la propiedad de los mas poderosos. El sitio previsto dice mucho de cémo la
exclusion social funciona, Luis sostiene que “hay mucha discriminacion, muchos piensan que un guardia
tiene la obligacion de servirles y ser su mandadero. Una vez vino un senoron y me dijo que el perro valia mas
que yo. Eso sime dolio [...]".

Sin embargo, la marca de la subordinacion no solo se apega a la servidumbre, el pasar desapercibido, vol-
verse invisible forma parte de una construccion histérica; vigilante noctumo, sujeto andnimo “que no merece



la mirada, ni siquiera el saludo”. En dias de Ao Viejo, “la gente llega y cada quien festeja a su estilo, no miran
afuera, no se da cuenta del guardia. En mi tierra la gente te invita un plato de comida. Aqui a nadlie le impor-
ta pues cada quien vive su vida, no les importa la tuya”. En gran medida, el enfrentamiento ritual de la cultu-
ra popular es la lucha por el reconocimiento, en contra de la identidad estigmatizada de la dependencia asig-
nada por el 0jo que marca el empobrecimiento.

Pero, Luis no es un guardia cualquiera, es un hombre valiente y de respeto: “Yo con la gente prepotente no
me llevo [...] No soporto que la gente me grite. Una vez le dije a uno que me queria usar de mandadero;
Dime senor guardia aunque te duela la boca. El respeto se lo da uno mismo [...]”. Aungue no todos cum-
plan a cabalidad con sus tareas de proteger la propiedad privada, pues replegados en su celda es muy difi-
cil observar el perimetro, las historias de bravura en que los vigilantes se arriesgan para defender a personas
que son asaltadas son parte de la demostracion de hombria requerida para un trabajo de este tipo. “El pro-
blema es que los guardias somos Vistos como sospechosos, sobre todo cuando eres costerio”,

Vigilante de noche, trabajador informal manabita en la capital, desafia y resignifica la frialdad de la ciudad que
lo ubica como cuidador de aguellos bienes a los cuales no puede acceder. Sin embargo, cuando la subje-
tividad no es sumisa, la afrenta al orden social instituido inicia; alzandose el bajo de la minifalda roja, con pro-
fundo escote, peluca rubia, cartera negra y bien maquilado, Luis deja de lado el uniforme y se toma la calle
que vigila. Vaya reto que plantea la masculinidad popular al orden urbano, androcéntrico y de clase, implan-
tado en un sector de la ciudad que busca hacer eficientes los cuerpos rebeldes de los sujetos populares:

Me pongo las tetas de plastico, una adentro y otra fuera. No le estoy robando a nadie, lo que pasa
es gue la gente es muy cohibida. Hay mujeres que me dicen maricon, puta, zorra, si le haces
caso a eso, No haces nada. Lo que pienso es jvieja amargadal La gente es muy acomplejada y
cree que eres maricon, pero, No porgue me vista para Ao Nuevo soy marica.

Entonces le pregunto: ;Qué se siente vestirse de mujer? “Fues, te entra un vientito helado por debajo. jJa!”

Orgulloso de exhibir una sexualidad parddica, Luis gira vy alza la piermna; el cuerpo rebelde se abre al mundo,
desbordante rompe los ropajes que o aprisionan y entra en contacto con el mundo del que se halla escin-
dido el resto del afio (Le Breton 1995). Su valentia transformista es prueba de virilidad creativa, incontrolable,
deja clara su resistencia a la domesticacion cultural. Mostrarse seductor y travestido es el placer del rompi-
miento publico de las reglas del buen comportamiento, del tacto, de la discrecion y de la etiqueta burguesa.
El cuerpo rebelde es un cuerpo grotesco, la exageracion forma parte de la afrenta.

La contra-hegemonia de la celebracion de Ano Viejo es ese proceso contrario e igualitario, directo, no-racio-
nal, inmediato y espontaneo; juega con simbolos del poder, modifica, opone, transforma, resignifica los este-
rectipos de lo femenino, destruyendo momentaneamente el cuerpo-uniforme-vigilante. Pero tal escenificacion
no es la simple inversion de los roles masculino y femenino, es el desencubrimiento de la feminizacion sim-
bolica del pueblo; aspecto atado a una cadena de significantes que implican sumision, domesticidad y oscu-
recimiento.

Los Afos Vigjos

127



Con los senos al aire, la viuda-amamantadora, madre-pueblo ruega por el pan de sus hijos dentro de poco
desprotegidos; por supuesto, todo el mundo sabe que con el dinero recogido se ira de juerga con sus ami-
gos'3, En realidad se trata de la parodia al sitio sociaimente asignado; la reversion de la feminidad pasiva a
una feminidad activa, la subversién moral de los poderes. Viudas alegres en busca de amantes y de place-
res faciles, lo femenino es el cuerpo gue provoca los gozos que nacen de la trasgresion a la norma. Cuerpos
masculinos esculpidos en base a pruebas de dolor, vencedores momentaneos de su signo.

(Re)inventando sus noches de Afo Viejo, Luis lamenta que las tradiciones estén desapareciendo: “No hay
derecho de expresion. Ya uno no puede jugar carnaval, ni reventar un torpedo [...] El Municipio dice que eso
no esta bien, pero si jsiempre se ha hecho!”. Mientras la urbe intenta higienizarse, alcanzar dimension metro-
politana, 1os sujetos populares indisciplinados invierten la ciudad, irumpen en las esquinas. La rememoracion
de lo transcurrido a lo largo del afio ocurre como momento de enfrentamiento en que la cultura profana se
toma la escena.

Me subi a una mesa a bailar y un viejo viene y me mete la mano: “jAh estas mejor que las de la
24 me dijo!”. De pronto se da cuenta y grita: “Es el guardia de arriba, no te reconoci hermano”.
Asimismo, un “mancito” en una “blazer”, me dice: “Si me das un beso te doy cinco ddlares’.
Acaso soy marica, le respondo. Y se me acerca, vira la cara y sin querer le doy un beso en la
boca. “Eso es lo que gueria”, me dice su mujer y me da 10 ddlares.

Arcalsmo grotesco e inusitado, la viuda alegre emerge ante 1os intentos modermizadores de la urbe; los com-
parfieros de trabajo se relnen para realizar burlas heréticas. Solo el uniforme de vigilante noctumo queda suel-
to, la festividad pone de lado la obligacion del cuidado de la propiedad privada.

Daniel-reina de la noche: La subversion esculpida en el cuerpo

Buenas noches. Buenas noches.

\eo algunos rostros nuevos, otros conocidos, vy otros demasiado recorridos, la verdad... un
poco de cremita para las arrugas, no cae nada mal querida [...]

(Pausa). iNo, es sdlo bromital

(Retoma): Buenas noches [...]

Mi nombre es José Francisco, pero mis amigos me dicen jLa Pacal, no sé por gué...

Hace poco hice uno de esos videos que mandas a Estados Unidos

para ligarte un gringo, v les dije: “Hi. My name is Joseph Francis, jLa Pacal”.

Y un gringo estupido me respondio: “Hello, Miss Alpaca”.

iJaaaal /Qué tiene el Gringo huevon en la cabeza”?, que no puede distinguir entre la alpaca y el
oro de veinticuatro quilates [...]14.

‘ ‘ , Segun informes, la manana del 5 de julio del 2000, unos agentes de policia arrestaron sin informes judicia-
7 y 8: Daniel vy Javier, vestidos

de Viudas-Drag Queen. Quito, les a siete travestis en la ciudad de Quito bajo la acusacion de “atentar contra la moral publica y faltamiento
2006. Fotos: Galo Paguay. Cor- » . . L. - . .
tesia de El Comercio. de palabra”. Después las condujeron a otro Centro de Detencion Provisional. Tres dias mas tarde, el 8 de

128



Los Afos Vigjos

129






julio del 2000, otras dos travestis fueron detenidas por agentes de policia, que las acusaron de escandalo,
ingerir licor en la via publica y actos inmorales’®,

Por supuesto, la intervencion policial no se limita a su apresamiento; la persecucion, el abuso sexual, los gol-
pes, las burlas, la violencia procaz sobre las travestis no es registrada en los documentos oficiales. Las fuen-
tes son los testimonios de las victimas, andnimos debido al amedrentamiento que ejerce la autoridad oficial
contra las indecorosas trabajadoras de la noche’6,

Pero, ¢/qué tiene que ver la violencia policial con la celebracion del Afio Viejo? ¢ Qué relacion guardan las viu-
das populares con las trabajadoras sexuales travestidas?

No sdlo se trata de los operativos de la intendencia por mantener bajo control el desborde festivo de Afo
Viejo, aunque bien podriamos mirar tales acciones policiales como actos emblematicos, representantes del
combate entre la masculinidad exacerbada del poder oficial versus la subversion afeminada de los que bus-
can transgredir su identidad de género.

No obstante, como sostiene Daniel Moreno: “las viudas populares aunque se travistan no son travestis y, por
lo general un travesti no haria de viuda”. Es decir, la transformacion de los sujetos populares y masculinos
en las alegres viudas del “vigjo” no deja de ser un disfraz, una alegre inversion parddica. Mientras que el
sujeto travesti se encamina hacia un femenino absoluto y es alguien que asume otra identidad sexual como
parte fundamental de su vida, por tanto, busca eliminar de si, cualquier caracteristica del sexo con el que ha
nacido obligado.

El 31 de diciembre ha llegado, dia de subversion por tradicion, el transformismo popular se toma las calles;
momento magico de tolerancia para que la misma noche en la misma ciudad, los travestis, los afeminados,
expongan con mayor libertad sus identidades transgresoras del género. El ritual hace posible el conjuro. La
Navidad quedd atras, ya no es indispensable celebrar en familia; la sociedad crea un punto de fuga, una
pausa que nos permite ser otros, abandonar las obligaciones diarias e incluso aceptar aguello que cotidia-
namente provoca abominacion. Siya se termina el ano, si pronto se renueva el mundo, gue mas da si los
convidados son angeles o demonios; total, esta es una fecha permisiva, la libido se escapa, es posible hacer
todo aguello que los otros dias del afio nos estéa prohibido.

Dia de descanso de nosotros mismos, donde la policia perseguidora de la rigidez del género se da una
pausa y hasta se divierte con la afrenta: “Hay muchos hombres que lo hacen por curiosidad, que se visten
de mujeres. Yo cuando tenia 16 arios tambien queria saber como me veria de mujer, explorar mi lado feme-
nino. Ese lado reprimido que sile decia a mi papa en mi casa me pegaba. Todos tenemos nuestros fetichis-
mos; no en vano hay hombres que continuamente son la viuda del barrio™17.

En el Dionisio’s Café Teatro la permisividad se vuelve celebracion extendida. Noches de teatro Drag’s, noches
de transformismo, vestidos ajustados y lentejuelas transgresoras recrean 1o que la sociedad se ha prohibido
a sl misma:

Aquellos considerados perversos son los transgresores intrinsecos, exhiben, escenifican, practi-
can las fantasfas secretas que sostienen el discurso publico dominante; conocen la respuesta

Los Afos Vigjos

131



132

acerca del goce del otro censurador. Miedo del poder a gue la libido lo desborde, a ser devora-
dos por la pasion, por lo abyecto y lo sublime, por una gama de penas y delicias que atentan con-
fra la autoridad que reclama control. En realidad, las medidas prohibitivas generan los deseos ili-
citos (Coba 2004:47).

Las cejas delineadas de negro profundo combinan a la perfeccion con la escarcha dorada de los expresivos
parpados de La Paca. Su gran cofia, roja brilante, se extiende ovalada hacia el techo y con esos altisimos
tacones, se ve inmenso. Resulta impresionante observar la transformacion de Daniel —amo de casa incansa-
ble, que prepara todos los detalles antes del show- a reina de la noche. La memoria social contra-hegemao-
nica, creativa reinventa su propia realidad, deconstruye el fetichismo9 de los objetos que nos infunden la cre-
encia en la normalidad de las identidades sexuales. El transformismo teatral hace evidente que la materia no
tiene sentido por sf mima, que los significados se desprenden de contextos existentes con anterioridad.

Pero, ¢qué significa el gusto por los objetos que pertenecen a otra identidad sexual? ¢ Como explicar unas
medias nylon de sensuales rombos negros en una piema a la que se le escapa un definido musculo mas-
culino? Quizéa el teatro Drag lo pueda explicar de mejor manera. Segun Daniel, sin ser travestis, todas y todos
nos travestimos constantemente cada vez que cruzamos las fronteras simbdlicas asignadas a los sexos,
cada vez gue asumimos los roles gue les inculcaron a otros.

En el teatro Drag, el fetichismo no sdlo es el vestirse con ropa de mujer sino la asuncion de una feminidad
psicoldgica incorporada: mover la mano delicadamente, agacharse con cuidado, mirar timida o seductora-
mente: ‘Me encanta el corsé, hace que el cuerpo se haga rigido, asi como hombre también siento la opre-
sion que siente la mujer y puedo amarla y comprenderia mejor, entender mejor los sacrificios por los que pasa
para ser bela...” 20,

Sin embargo, la parodia de la feminidad no es la mera imitacion de las mujeres, es la puesta en escena de
la vulnerabilidad propia entendida desde una simbdlica femenina; el doble acto del lamento y la risa, del des-
caro y el disimulo. La fonomimica de las grandes divas de la cancion, gesticulaciones parddicas del teatro
binario del género: exposicion de la decadencia del espectaculo, de la soledad de las diosas, algun dia famo-
sas y bellas?!. “Personajes melancdlicos que te van a hacer llorar y te transportan a un estado de sentimien-
fo”. La Paca acentla v ridiculiza el sentimentalismo de los mas intimos deseos.

Noches de teatro-cabaret, noches de bohemia, hombres afeminados vestidos de reinas, burlas procaces a
la rigida sexualidad de los espectadores:

El Drag crea conciencia sobre tu presencia corporal, ser Drag es causar conflicto, reaccion, sacu-
dir, connotacion politica. El Drag siempre tendra algo que decir, porque te afecta como hombre,
como mujer, como artista que vive de esto, es irreverente, protestante. Los Drag miran la socie-
dad, a los ricos v a los pobres, a los bonitos v a los feos y a uno mismo?2.

Sin embargo, algo no concuerda, algo queda suelto. A pesar de estar travestido, todos sabemos que Daniel
no es un travesti, que su transformismo en femenino es un arte logrado gracias al cuidado del mayor detalle



en gue un elemento masculino permanece suelto, provocando la sensacion de enigma. Desdefinicion sexual
que no sdlo invierte la rigidez de los géneros sino que confunde la clasificacion de aquello que consideraba-
mos masculino y femenino:

En el arte erdtico, el placer no es tomado en cuenta en relacion con una ley absoluta de lo per-
mitido v lo prohibido ni con un criterio de utilidad, sino que primero y ante todo en relacion consi-
go mismo, debe ser conocido como placer, por tanto seglin su intensidad, su calidad especffica,
su duracion, sus reverberaciones en el cuerpo vy el alma (Foucault 1996:72).

El sonido de los tacones altos resuena por el escenario, cada objeto parece cobrar vida propia, forma parte
de la tramoya. El traje del hombre amado que La Paca presiona contra su rostro, inspirando el aroma de aquel
que la ha abandonado, no solo es su recuerdo, es aguello que la ata a su presencia. La escenificacion exa-
gerada, se inunda de temura, vuelve lo grotesco un momento de descubrimiento; imagenes de lo que somos
todas, el esterectipo de lo femenino se vuelve metéfora que expone la subordinacion afectiva de las muje-
res. Tal pareceria que el didlogo interior de cada una se volviera parte del teatro. Vaya que la parodia de los
géneros puede ser un acto politico-personal, profundamente subversivo.

Yo como homosexual no tuve escuela, no podia llegar y decirle a mi papa me gusta un chico,
porque el venia y me golpeaba. Felizmente tuve gente que me ensefid de buena manera, me
ensend gue no es malo ser quien soy, desear a quien deseo |[...]23

No cabe duda que el sexo es una construccion social, la constante puesta en escena de aguello que es
correcto para el género a mi asignado (Butler 2001); sdlo los cuerpos rebeldes infunden desconcierto. La
ambigliedad de la sexualidad articula la sutilidad del fetichismo a su bufoneria agresiva; imagen sarcastica,
humor negro que ayuda a soportar el dolor del ser amado perdido, de la mujer incompleta, del hombre feme-
nino; personaje abyecto de la permanente subversion: “[...] el maquillaje se encarga de esconder todas las
arrugas, las imperfecciones, te pones una mascara que sonrie contigo, y celebra contigo, y con suerte ten-
adra sexo contigo [...]” (Moreno s.f.)

A diferencia de otros el Dionisio’s tiene una connotacion teatral, pues lo que buscamos es edu-
car, hacer evidente una ideologia cultural, por eso la parafemalia. Dionisio’s se abrid como un
espacio de alternativa artistica para la comunidad GLBT, pero es muy dificil tratar de reunir a la
gente. La teméatica del transformismo es una forma educativa que muestra que el que se traviste
tfambién sufre, come, llora, se enamora al igual que todo el mundo; este es un espacio cultural
para abrir la mente [...] escapar a la violencia de la calle [...]24

La memoria social esta hecha de dolores, huellas de los tiempos que se impregnan en los cuerpos; cuerpos
travestidos que se venden en las noches de frio; came cuya herencia cultural es la marca de la violencia ofi-
clal. El teatro Queen es ritual que invoca la feminidad subversiva, esta hecho para exorcizar los demonios de
la intolerancia, para resignificar la historia homofobica, para que las noches permisivas de renovacion del aho

Los Afos Vigjos

133



134

se vuelvan tradicion cotidiana, patrimonio cultural de rebeldia. Es a partir del cuerpo y su imagen que la con-
figuracion del mundo se realiza.

Bueno, estamos aqui reunidos para celebrar el dia del orgullo gay. Pero seamos francos el verda-
dero punto es celebrar [...] Es fin de semana, jcelebremos!; es feriado, jcelebremos!; se me rom-
pi6 el taco, jcelebremos!; perdi la virginidad, de nuevo, jcelebremos! Y asf nos damos cuenta que
‘gay”, traducido, significa simplemente “alegre” [...] jjCelebremos!! Pues |[...]

Celebramos juntos porgue estamos perdiendo el miedo, y porque gueremos respeto [...Jy por
joder [...], y por el derecho a joder sin escondemos, v finalmente, porque reclamar a voz en cue-
llo es mas glamoroso que buscar un lugar oscuro para amarmos |...]

(Pausay se rie); jAy!, que politica me estoy volviendo. Casi, casi como la Elsita Bucaram, pero eso
sf, con un cutis como trasero de bebé y no como la pobrecita toda empedrada [...] si los de patri-
monio deberfan hacer algo con ella, en el centro histérico siempre hace falta armarios 0 molones
[...] Moreno sf.).

La homosexualidad es despenalizada en La Constitucion de 1998, después de una serie de luchas de las y
los transexuales, cuyos miembros serfan los mas agredidos de la comunidad LGBT por la vigilancia policial.
El dia del orgullo gay es el 28 de junio. Fechas de conmemoracion que encadena las memorias mas grupa-
les a la historia nacional y a los movimientos intemacionales. Dionisio’s Café Teatro se abre el 14 de febrero
de 1999, este espacio es una amargaza que combina la estética Drag del fetiche rimbombante de rojos cora-
zones enamorados; la informalidad de un joven de barrio popular que a falta de personal y por desborde de
creatividad se organiza para que €l teatro continde. Pues, 1o importante es que el teldn se abra, ya que como
sostiene Portelli: “El trabajo cultural necesariamente se vuelve lucha polftica, porque la lucha poliica es la
forma mas alta de trabajo cultural” (1997.61).

(Pausa. Mira a su alrededor. Se pone de pie con trago en mano y cambia a una voz gruesa 'y mas-
culina): Hola, me llamo Adrian, pero me invento que soy José Francisco, para que me digan “La
Paca”. Y si alguna vez envié un video para ligarme un gringo, es porque quiero ser feliz, ¢quién
no quiere ser feliz?

(Pausa y brinda): Salud por el orgullo, y por ustedes [...] y por ser yo, y ser yo, y ser yo, y nunca
dejar de ser yo [...] Adrian, a veces.

¢ Qué mas decia el texto? [...]

No [...], no me acuerdo [...]

No [...] No estoy listo [.. ]

Hoy no. (Se quita la peluca, se va guitando el maquillaje).

Me gusta regalar fantasias, me encanta ser otro para ser yo mismo, y es mi vida, mia [...] Pero,
por un instante quisiera ser yo, nada mas, con todos mis miedos y defectos.

Quiero sentir un beso, un beso en mis labios sin el maquillaje |...] sin la mascara.

Déjame ser débil por un momento. (Pausa).



Me gusta ser José Francisco, el invencible, para que me llamen “La Paca’.
Pero [...] hoy, yo quiero ser Adrian. Asi de simple [...]

Adrian [...]

(Sale llorando y huye del escenario. “La Oscuro” la cubre).

Fin. (Moreno sf.)

Un olor a mirra se extiende por el ambiente. ..

Conclusion: Surrealismos de Noche Vieja

La guerra de las imagenes se halla inconclusa (Kingman 2004). Fin de Afo, en las calles muslos musculo-
s0s tambalean sobre altos tacones; la viuda masculina se vuelve portavoz del lamento popular; el dolor feme-
nino en cuerpo de hombre reclama por los huérfanos hijos del pueblo. Los rituales de renovacion requieren
del cambio de la piel; transformarse es tomarse el escenario, vencer el miedo, volverse agente de la memo-
ria social, producir dignamente la historia de la gente... Transformar el sentido de 1o vivido.

El ojo histdrico-teatral de Daniel me sugiere:

En los afios 80 muchas viudas iban a dar en la carcel por escandalo publico [...] A finales de los
90, con el neoliberalismo hubo pocas viudas, afos viejos bajisimo [...] Salir a pedir caridad era
muy poco; las reuniones familiares bajaron bastantisimo. Desde el 2000 se perfecciona, ya no se
busca dinero sino una forma de expresion y cambia la voz chillona a un feliz afio de elegante voz
masculina. Hoy las viudas se visten mas elaboraditas, quiza sea porgque se esta dando un proce-
so de aceptacion de aguellos que son diferentes, proceso que se refleja en una estética...

Vidas que no convergen pero gue juntas forma el tejido de la memoria: chicos de barrio feminizados; fetichis-
tas, homosexuales, travestis. Imagenes grotescas de los que se travisten en mujer, porque la feminidad es
sensualidad desbordante y subversiva, Cada cual es cada cual, no existen significados fijos; las tradiciones
son el resultado de procesos intersubjetivos. Noche vieja, amargaza de superposiciones temporales y espa-
clales, de texturas sensoriales; las tradiciones tienen distintas formas de ser vividas, son drdenes sociales,
herencias que se transmiten por medio de creencias.

Parodia rebelde de los sexos, cuerpos que desbordan imaginarios: Luis nostalgia del lugar natal y su reafir-
macion de la masculinidad a través de la afrenta ritual a la desposesion que caracteriza su vida. Daniel noche
de insomnio para desdibujar su identidad sexual, para crear un nuevo sentido de identidad colectiva. Ambos
parias en la noche de esta ciudad andina. Realidades diseminadas en el tiempo, deformadas por las suce-
sivas violencias de los lenguajes institucionales; geografia politica de clase, de género, de sexo; realidades
gue chocan entre si e interrumpen la linealidad historica.

Altar pagano, ritual de limpia y renovacion; ritual de fuego, trago y aroma a eucalipto. El vigjo es incinerado,
Sus cenizas ponen en claro lo efimero de la vida, se pierden en el transcurso a un nuevo tiempo. La subver-

Los Afos Vigjos

135



136

sion no es espectaculo sino teatro que construye la memoria social. La puesta en escena de tradiciones
rebeldes se puede transformar en patrimonios culturales compartidos.

Fiesta en la calle, abrazo final de condolencia y renacimiento. El ritual en el tiempo se vuelve espacio; signifi-
ca jerarquias, historias propias, la representacion de nosotros mismos ante los demas, generacion de iden-
tidades. La diferencia esta entre el sentido folkidrico y congelado de la tradicion vy la reinvencion dinamica,
ambigua, pero presente de la costumbre?s, La diferencia esta en la ruptura de esterectipos y en el descubri-
miento de mundos enigmaticos. En la préctica, es imposible hacer una lectura global, alcanzar una vision
conjunta de la Noche Vigja. Los cuerpos inconexos ofrecen numerosos pasados y deseos de futuros posi-
bles. Cada cambio altera el mapa conceptual de la cultura; en cada uno, los nudos de poder se tensionan
y buscan perpetuarse (Hall 1997:32).

El desafio de las politicas culturales no es retratar a las comunidades existentes desde una perspectiva
romantica, idilica y homogenizadora sino evidenciar sus tensiones, sus conflictos, de manera que las luchas
contra-hegemaonicas cobren sentido. Pues, las culturas populares aunque aparezcan tan sélo como indisci-
plinas constituyen practicas de contra-oficialidad cultural (Portelli 1997). Las noches de transformismo nos
muestran gue no podemos escapar de la sexualidad intima de los cuerpos, de la naturaleza mortal presen-
te en las distintas posiciones sociales. Culturas contra-hegemonicas que rebasan la dictadura de la hegemo-
nia, de la limpieza moral del cuerpo social, del mecanismo de control social del placer (Foucault 1996). La
cotidianidad ex-céntrica de los olvidados de la historia se inicia en el reconocimiento de las realidades para-
lelas al discurso oficial. “Lo surreal es el otro, el diferente, el alter-ego, lo extraordinario y su desarticulacion
légica con la invencion de una realidad que se pretende Unica” (Clifford 19986).

Después de media noche muchos van a celebrar con los amigos. Tras su acto transformista, Luis recoge 1o
que le gueda de dinero toma un bus de la Reina del Camino?6, compra una botella de whisky v junto a un
amigo bebe hasta llegar al pueblo manabita donde dara la sorpresa de su llegada a su familia. Daniel prepa-
ra una cena para todo el que quiera admirar su teatro y celebrar con él. En busca del sentido de comunidad,
ambos esperan dar un abrazo de Fin de Aho a los que aman v les entienden. Culturas particulares, rituales
surreales que exaltan la feminidad, sin embargo rituales masculinos pues son hombres los que protagonizan
el privilegio del transformismo.

Anexo: Recetario transformista

Segun Daniel Moreno hay una gran diferencia entre “travestirse”, usar la ropa del otro, sus artefactos, asumir
una identidad sexual distinta y “transformismo” como la capacidad de asumir distintas personalidades no solo
sexual sino de clase, de etnia, etc.

Para una viuda popular

e Un vestido negro —aunque a Luis, también le prestan una minifalda roja—, zapatos blancos y una peluca
rubia, todo préstamo de una de sus companeras de trabajo. Usted puede elegir o combinar otros colo-
res si quiere.



Los Afos Vigjos

e Maquillaje aplicado por una amiga.

e Un par de tetas plasticas compradas para la ocasion.

e Buen humor; mucho coraje para emular a las mujeres, parodiar los poderes y exhibirse frente al publico
transeunte.

Trucos para el teatro Drag Queen

Primero te tapas las cejas con goma blanca en barra, después te cubres de maquillaje liquido; el propdsito
es que desaparezcan los rasgos que te caracterizan, usar el rostro como un lienzo para dibujar sobre él una
nueva cara. Todo depende de que personaje vas a interpretar, pero minimo para la escenificacion mas sen-
cila te demoras 45 minutos, sin contar el vestuario.

Los ingredientes que no pueden faltar para una dramatizacion Drag son:

Pegamento blanco en barra para tapar las cejas.

Una capa generosa de base liquida para que cubra todo el rostro y base en polvo
para espolvorear sobre ella.

Sombras faciales para difuminar la nariz y rubor en los pdmulos para acentuarlos.
Labiales rojo, café y plateado para similar unos labios mas provocativos.
Delineador blanco para sefialar la parte inferior de los ojos, asi se ven mas grandes.

Delineador negro para crear nuevas cejas en la parte superior del parpado:

los trazos de hogaza unen los entrecejos vy acentian rasgos de maldad; los trazos de cuarto
menguante son para que el rostro se muestre maduro, duro; 10s trazos hacia abajo son para
personajes tristes 0 melancolicos. Depende ademas de la combinacion de colores que se haga.
Todo es relativo, arriésguese a experimentar.

Delineadores liquidos: blanco, verde, dorado.
Pinceles.
Pestanas de colores, aungue las bésica es la negra.

Alrededor de 15 tocados de estructura de alambre, viseras pintadas y decoradas
con papel mache, esponja, telas de colores, plumas de pavo real.

Alrededor de 15 pelucas con lentejuelas, pelos de colores, paja plastica.

Alrededor de 50 vestidos hechos de diversos materiales y disefios:
lentejuelas, telas floreadas, satin, seda, terciopelo.

Vinchas para el pelo.

Collares, mientras mas mejor.

Pulseras de perla.

Anillos enormes.

Una faja, pero funciona mejor la cinta de embalaje para tomear el cuerpo.

137



138

Zapatos en diferentes alturas y colores, minimo de 3 cm. de plataforma. Zapatos
transparentes de plastico que con luces en los tacones para brillar en la oscuridad,
aunque los negros viejos son los mas comodos.

Guantes con aplicacion de unas.

Boa de plumas.

Tres pares de medias nylon a ser puestas una sobre la otra.

Medias acocadas en forma de red, son sensuales, parecen antiguas muy a lo charleston.
Lycra y calzon cachetero como adormo final.

Una caja de herramientas para poner todo el maauillaje.

En el camerino no debe faltar: espejo, luz, lavabo.

Ademas, para la belleza Drag Queen son necesarios ciertos sacrificios, pues es importante conocer los sen-
tidos del cuerpo del otro sexo para llegar a comprenderlo:

Depilada con pinza para sacarte la barba.
Recortarse bellos plbicos v anales.

Ponerse lycras fuertes para llevar el pene v los testiculos hacia atras para formar la imagen
de un vientre femenino.

Ajustarse firmemente el vientre con cinta de embalaje para que se traslade al pecho y adquiera
voluptuosidad femenina; los corsé no tienen el mismo efecto. Por supuesto esta Ultima
operacion se realiza sélo con vestuarios especiales.



NOTAS

LGBTI, es el nombre bajo el cual las distintas identidades sexua-
les (Lesbiana, Gay, Bisexual, Transgénero, Intersexual) se recono-
cen.

En este caso, se referia especificamente al gobiemo del ex coro-
nel Lucio Gutiérmez.

El teatro popular se diferencia del espectaculo por la ruptura que
este Ultimo crea entre el espectaculo y los espectadores, a quie-
nes les asigna un rol pasivo (Boal 2001), como ha ocurrido los Ulti-
mos 20 afnos con €l concurso de afios viejos organizado por el
diario Hoy, que atrae a gente disfrazada a la calle Amazonas, pero
para permanecer en el papel de observadores.

Las lloronas eran beatas, santurronas, contratadas para llorar vy
rogar plegarias por los muertos en los velorios de sociedades con-
servadoras como la quitefia; su presencia se registra desde el
siglo XX, aunque Ultimamente parecen haber desaparecido. En
base a testimonios de adultos mayores recogidos en el CEAM
sabemos que €l ano viejo parece haber sido parte de la fiesta de
Inocentes. La hipdtesis de Daniel Moreno es que las viudas se Ini-
ciaron como la burla de los jovenes quitefios a las beatas rezan-
deras en una socledad muy “curuchupa”.

A pesar de que conozco las criticas al uso de la cultura como
palabra y concepto usado por la antropologia y aungue podria
desechar su uso por €l tipo de totalidades que crea (ver Trouillot
2002), su eliminacién me parece innecesaria, pues si bien la pala-
bra pudiese ser suprimida, las relaciones sociales que le otorgan
sentido no desaparecerian. En su lugar, me parece importante
complejizar sus usos en distintos escenarios, aproximandome a la
perspectiva gramsciana que no esencializa la cultura sino que la
traslada al campo del conflicto, lo cual posee validez tedrica y
metodoldgica fundamental.

La cultura popular y por ende su teatro reconoce como protago-
nista a un actor no oficial y contra-hegemanico llamado pueblo.
Término que si bien reduce y homogeniza a diversos sujetos en
posiciones subordinadas, brinda un canal de expresion emotiva
que busca representar lo colectivo (Coba 2000).

Este andlisis supone la celebracion del Ao Viejo como burla a un
orden sexuado que define lo masculino v lo femenino como esta-
tus sociales: dominante y subordinado, respectivamente (Ortner
1993). Asi, la poltica oficial responde al orden masculino del
mundo social, mientras que su aspecto femenino es el pueblo
subordinado; jerarquias de que se encama en sujetos concretos.

Seguln Le Breton (1990), en las culturas populares, €l cuerpo
ocupa un lugar central, es el apoyo de la vida, vivir consiste en
experimentar el mundo a través de lo fisico, el cuerpo es percibi-
do como el ser humano mismo, pues la division entre 1o fisico y 1o
espiritual es un hecho artificial.

Me refiero a los insultos de corte sexista como: maricon.

En este punto, los comentarios de Pia Viera me resultaron suma-
mente esclarecedores, pues no habia profundizado en lo irdnico
de lainversion popular que busca desgastar los poderes pero que

14
15
16

17
18

20
21

22
23

deja a las mujeres fuera de la escena publica.

Por supuesto, tanto Halloween, Papé Noel requieren un andlisis
propio, pero no es el propdsito de este ensayo.

Tanto el concurso de afos viejos como Halloween, a lo largo de
la avenida Amazonas, van desde la avenida Patria hasta la aveni-
da Colon.

Segun investigaciones preliminares de Daniel Moreno, la imagen
de la viuda-madre que reclama por el pan de sus hijos obtiene
mayor frascendencia a partir de la dictadura de Rodriguez Lara en
1967. Por supuesto, esta puesta en escena se ha ido transfor-
mando a través del tiempo.

Fragmento de La Paca, adaptacién de Daniel Moreno, s/f.

http//:www.amnesty.org/library/Index/. Acceso: 2000.

Realizo ésta afirmacion en base a mi experiencia etnografica pre-
via en el ex-penal de varones Garcia Moreno en Quito, donde
conoci a algunas travestis con quien entablé conversaciones
(entre marzo vy julio del 2005).

Testimonio Daniel Moreno, mayo 2007.

Teatro Drag es el espectaculo en que hombres escenifican roles
femeninos (Drag Queen) y/o mujeres actlian roles masculinos
(Drag King); cada uno actlia contrariamente a su sexo oficial. Una
de las hipdtesis de Daniel Moreno es que el teatro Drag pudo
haber aparecido en las noches de cabaret alemén, en los tiempos
de la belle epoque, cuando los presentadores del espectaculo se
maquillaban la cara al estilo de las delicadas damas burguesas de
finales del siglo XIX.

Actualmente, existen distintos tipos de show, como el “Drag fas-
hion™ en que muchos cantantes buscan un femenino perfecto. No
obstante, en el Dionisio’s Café Teatro, Daniel Moreno intenta cons-
truir un estilo dramaturgico no del femenino o el masculino perfec-
to sino una parodia de las identidades rigidas, 1o que produce un
efecto enigmético, ambiguo, pues siempre estara presente un
elemento suelto del sexo socialmente asignado.

Aqui no me refiero a la acepcion comdn del fetichismo como el
placer que se obtiene de los objetos pertenecientes al sexo
opuesto, sino a aquella caracteristica que hace parecer que un
objeto tiene vida propia, o sea, se auto-produce y por ende encu-
bre su proceso de produccion de significados.

Testimonio de Daniel Moreno, mayo 2007.

En el Dionisio’s la parodia es a cantantes de los afios sesenta u
ochenta, mujeres maduras que un dia fueron famosas, pero que
con la edad han perdido su brillo, por ejemplo: Rocio Durcal,
Paloma San Basilio, Rocio Jurado. Otro tipo de escenificaciones
Drag como el “fashion”, incorporan cantantes de moda que ain
son famosas.

Testimonio Daniel Moreno, Mayo 2007.
Ibidem.

Los Aros Vigjos

139



10, 11y 12: A toda edad cabe
disfrazarse de viudas. Nifos,
jovenes y adultos disfrutan de
esta caracterizacion.  Quito,
2006. Fotos 1y 2: Florencia Lu-
na; foto 3: Jorge Vinueza G.

140

24 lbidem.

25 Para Hobsbawn (2002) la tradicion y la costumbre son cosas dife-
rentes. La tradicion es la que tiende a la repeticion invariable a cier-
ta oficializacion (por ejemplo el concurso de afios vigjos en la
Amazonas), la costumbre es también repeticion pero en ella ope-

ran al mismo tiempo las fuerzas del cambio, de la reinvencion, de
la adaptacion, de la memoria, hay inercia, sf, pero no es un lugar
estanco.

26 Cooperativa de Transportes que comunica a Manabi con el resto
de ciudades del pais.

BIBLIOGRAFIA

Amnistia internacional Ecuador
2000. Detencion arbitraria de travestis, en:
www.amnesty.org/library/Index/

Boal, Augusto

2001, "Juegos para actores y no actores”, Barcelona: Alba Ed.
Butler, Judith
2001.  El género en disputa: el feminismo y la subversion de la

identidad, México: Paidds.

Clifford, James
1995.  Sobre el surrealismo etnografico. Ed. Gedisa.

Coba, Liset
2000. Haga Negocio Conmigo, un ritual de paso y masculinidad,
Tesis de licenciatura PUCE, Quito.

Motin y amores en la carcel del Inca, Tesis para magister,
Universidad Andina Simén Bolivar, Quito.

Certau, Michel de
1996. Lainvencion de lo cotidiano 1. artes de hacer, México:
Universidad Iberoamericana.

Foucault, Michel
1996. Historia de la Sexualidad 1: La Voluntad del Saber, México:
Siglo XX| Editores.

Hall, Stuart
1997.  “The work of Representation”, en: Representation. Cultural
Representation and Signifiying Practices, London: Sage

Hosbauwn, Eric

2002. ‘“Introduccion, la invencion de la Tradicion”, en: La invencion
de la tradlicion, Hosbauwn y Ranger Invencion de la
Tradiicion, Barcelona: Ed. Critica.

Kingman, Eduardo

2004.  “Patrimonio, Poltticas de la Memoria e Institucionalizacion de
la Cultura”, en, lconos, Nro 20, Quito, pp. 26-34.

Le Breton, David

1995.  Antropologia del cuerpo y la modermicad, Buenos Aires:
Ediciones Nueva Vision.

Marroquin, Enrique

1989. La cruz mesianica: Una aproximacion al sincretismo catolico
indigena, México: Ediciones Palabra.

2004.

Moreno, Daniel
s/f. La Paca, adaptacion del texto original para teatro de
Gonzalo Rodriguez, Lima-Quito.

Ortner Sherry y Harriet Whitehead
1993. “Sexual Meanings. The cultural construction of Gender and
Sexualtty”, Cambridge University Press.

Portelli, Alessandro

1991.  “The Dead of Luiggi Trastulli: Memory and the Event”, en
The Death of Luiggi Trastulli and Other Stories. Form and
Meaning in Oral History, New York: State University of New
Cork Press.

Rowe Wiliam y Vivian Schelling

1998.  Memoria y Modernidad: Cultura Popular en Latinoamérica,
Meéxico: Ed. Grijalbo.

Scott, James

1986. The weapons of the week: everyday forms of peasant
resistance, New Haven: CT Yale University Press.

Trouillot, Michel-Rodolpf

2002, "Adieu culture: a new duty arises”, en Anthropology beyond
culture, New York: Richard G. Fox and Barbara King.



Los Afos Vigjos

12

11

141






Visualidad, estética y
poder en los ainos viejos
contemporaneos de Quito
y Guayaquil

Carlos Tutivén Roman*

Antecedentes

Todo empezé en el ano 20083, cuando un equipo de investigadores vinculados al Museo
Antropoldgico v Arte Contemporaneo de Guayaquil, interesados por la cultura urbana, nos preguntabamos
por algunas practicas culturales de y en la ciudad que se hayan mantenido en el imaginario colectivo con vita-
lidad renovada durante décadas, que a pesar de esa continuidad, existiera innovacion continua y, gue por lo
demés, hayan atravesado las fronteras sociales e ideoldgicas de las diversas colectividades y zonas urbanas
de Guayaquil. De haber alguna o muchas, nos preguntabamos si tambien, podian ser consideradas como
practicas patrimoniales, no en el sentido cosificado del término, sino por el contrario, en el sentido de ser
practicas incorporadas a la cotidianidad del cuerpo social, ya sea por apropiacion simbolica, usos o rituali-
dad. Al poco tiempo de exploracion de campo coincidimos en reconocer en los anos Vviejos la practica social
y cultural que respondia afirmativamente a nuestras preguntas, convirtiéndose para Nosotros en una especie
de prisma antropoldgico desde el cual podiamos comprender algunos aspectos de la historia de la ciudad,
los cambios urbanisticos y sociolégicos que la regeneracion urbana estaba produciendo en Guayaquil, asf
como las mutaciones en la esfera publica y en las mentalidades de las distintas generaciones que han ela-
borado, comprado y consumido anos viejos.

* Socidlogo, profesor e investigador del Departamento de Investigacion en Comunicacion y Cuttura, DICYC de la Universidad Casa Grande de
Guayaquil.

Los Afos Vigjos

1: Taller artesanal; elaboracion
de un afio viejo basado en el
protagonista de la pelicula ani-
mada de Pixar "Shrek". Guaya-
quil, 2006. Foto: Carlos Tutivén.

2: Taller de anos vigjos: jugue-
tes, fotos e ilustraciones que
sirven de temas para la cons-
fruccion  de  monigotes.
Guayaquil, 2005. Foto: Carlos
Tutivén.

143



144

Nos referiremos con la expresion afos viejos, Nno soélo al monigote como tal, sino también al conjunto de prac-
ticas sociales, culturales y artesanales que se sostienen y complejizan a partir de un campo de poderes arti-
culados por redes sociales y comunicativas de orden local y transnacional. Estas practicas, a su vez conlle-
van expresividades v visualidades determinadas por procesos histéricos, econdomicos y politicos.

Para empezar a delinear un campo de estudio mas fructifero que gire en tomo a los afios viejos he escogi-
do para los casos de Quito y Guayaquil, unos escenarios de significacion densa y abigarrada. Tales escena-
rios, si bien no agotan el fendmeno en su extension y complejidad, Nos aportan una serie de elementos rele-
vantes para el andlisis, no solo de la fiesta en su conjunto, sino de los monigotes v 1o que representan socio-
l6gica y antropoldgicamente en el contexto de las transformaciones urbanas, asi como sus politicas cultura-
les y sociales concomitantes. Estos escenarios urbanos, en el caso de Guayaqguil, son: la calle 6 de Marzo
y la zona del suburbio ceste de la ciudad. La primera estéa localizada en el centro sur de la urbe. Es el lugar
de expendio masivo de los monigotes comerciales, producidos a escala pequefa y mediana. En la practica,
esta calle se ha convertido en la heredera publica del concurso de anos viejos del diario El Universo
(1962-1993), no por que goce de una organizacion tipo concurso, sino por la espontanea vy, otra veces, la
planificada concurrencia de miles de visitantes que van a ver y a comprar monigotes exhibidos a los largo de
unas ocho cuadras. Este kildmetro y medio se convierte desde los primeros dias de diciembre en un verda-
dero lugar antropoldgico e histdrico, lleno de la vida y el frenesi de una feria popular. Es una de las pocas
calles que quedan en la ciudad para experimentar las intensidades afectivas de un ritual urbano y masivo
como los de afios ya pasados, en tiempos de regeneracion urbana presente. El segundo escenario elegido
es la zona del suburbio oeste de Guayaquil, que desde el ano 2000, viene sorprendiendo a la ciudadania y
a los medios de comunicacion, y a su vez, preocupando a las autoridades municipales y especialmente a
los Bomberos, por la instalacion de monigotes de hasta 12 metros de alto. Afios viejos gigantes que son pro-
ducto de la asociacion juvenil y barrial, en una zona urbanizada casi en su totalidad y habitada por sectores
populares a partir de las invasiones de los anos cincuenta.

En Quito, hemos elegido el concurso de anos vigjos de Metrohoy, que desde el 2002 viene organizandolo
por acuerdo y encargo del diario Hoy. Este, a su vez, o venia organizando desde su misma fundacion en el
ano 1982, El concurso ha ido creciendo con el tiempo a tal punto que es reconocido como una fiesta pro-
pia del Quito modemo?. Las particularidades de este concurso, los tipos de participantes, las técnicas arte-
sanales y semi industriales practicadas, las tematicas presentadas por las instituciones, empresas privadas
y particulares, como el impacto que va obteniendo en el resto de la ciudad vy en los artesanos espontaneos
de anos viejos, lo convierten en un escenario relevante y significativo para lograr algunas compresiones sobre
el fendmeno en ese contexto citadino.

Enfoque y metodologia

En el contexto de este trabajo vamos a describir, analizar y reflexionar sobre 1os afos vigjos “modemos” desde
la experiencia de campo v la etnografia visual®, como desde algunas perspectivas tedricas desarrolladas por
los estudios de comunicacion, el trabajo documental y algunas lecturas comprensivas de las ciencias socia-
les que hemos realizado para acercamos al fendmeno y sus diversas dimensiones sociolégicas y antropold-



gicas. Nos interesa también explorar las dimensiones politicas y estéticas que atraviesan todo el ritual social
identificado colectivamente como las fiestas de Fin de Afo, donde los monigotes adquieren una centralidad
de maxima relevancia®.

Pensamos que los anos viejos condensan, como la metéafora lingUistica, un anudamiento de fuerzas socia-
les que atraviesan este “ritual de paso societal” que es el Fin de Ano. Anudamiento que jalona, tensa y
afloja poderes, discursos y narrativas en logicas que van de la contradiccion a las paradojas, de la complici-
dad con los poderes dominantes y hegemonicos a la resistencia; de la politica instituida a la politicidad
instituyente.

Introduccion: cronicas para la imaginacion urbana

En Guayaquil los afios viejos se modermizan a partir del concurso del diario El Universo en el afio de 1962,
Los sefiores Raul Cruz y José Cruz ganaron el concurso con un monigote del presidente José Maria Velasco
loarra, construido a partir de una estructura de madera cubierta con papel engomado, pintado en esmalte e
incorporando un mecanismo adaptado de las marionetas de carton que elaboraba José Cruz desde joven
—distinto por tanto a la confeccion marcada por la tradicion. Dicho mecanismo consistia en una especie de
bisagra que articulaba las mandibulas del monigote permitiéndole mover los labios inferiores con unas cuer-
das. Esta innovacion técnica, mas la forma de producirlos en un taller ad hoc para ser mostrados en un esce-
nario publico®, con una temética netamente politica, hacen de este suceso un hito de ruptura y continuidad
en la casi centenaria tradicion de los anos viejos en la ciudad.

A partir de entonces, en Guayaquil, a los afios viejos se los empieza a reconocer como unos monigotes
construidos en papel, madera y/o carton, que adoptan formas v figuras alusivas a personajes publicos, rea-
les o de ficcion, ligados a sucesos noticiosos de la sociedad de masas, que sobresalieron en el imaginario
popular durante el ano que termina. Con esto se da comienzo a una especie de esfera plblica altemativa al
mismo tiempo gue a un mercado artesanal en crecimiento®,

En términos generales, los llamados anos viejos, encarman una practica social y cultural en las ciudades de
Guayaquil y Quito, que esta vivamente presente en el imaginario colectivo de Fin de Aho. Parafraseando a
Michael de Certau (1999), los anos viejos son una especie de “saber practicado” que ha ido evolucionando
a través de la incorporacion progresiva de nuevas técnicas de construccion, nuevos materiales, nuevas téc-
nicas de pintura, y nuevos aditivos tecnoldgicos, que dan como resultados verdaderas obras artesanales, de
corte moderno, con un valor patrimonial estimable.

A partir de los aflos noventa, sobre todo en Guayaquil, 1os anos vigjos empiezan a estetizarse v a involucrar-
se mas con los imagos” de las industrias culturales que con los temas de la politica publica o las problemé-
ticas sociales. En Quito, en cambio, el concurso de la calle Amazonas comienza modernizado v estilizado
desde sus origenes, pero teniendo como centro todavia a personajes y teméticas publicos. La influencia de
las industrias culturales esta presente sobre todo en las formalidades estéticas vy caricaturescas que adop-
tan los monigotes més que en los contenidos o la identidad de los mismos. En ambas ciudades los regime-
nes de produccion y consumo también se transforman, inaugurando un nuevo tiempo signado por la com-

Los Afos Vigjos

145



146

binacion de una mercantilizacion extrema del monigote (Guayaquil) o de su escenificacion publica empresa-
rial (Quito). Con nuevos usos y resignificaciones de esos mismos imagos industrializados en una insospecha-
da valoracion politica por parte de algunos sujetos sociales.

Desde un punto de vista socioldgico ésta préactica se va constituyendo a partir de redes sociales que invo-
lucra a familias enteras, amigos de barrios, artesanos, incluso a microempresarios populares, como un modo
de generar ingresos en las precarias economias domésticas. Por otro lado, para los consumidores, los moni-
gotes son objeto de un “culto” muy particular: ellos son paseados en automaoviles por la ciudad, exhibidos en
ventanas, veredas y esquinas de barrio, son puestos como simbolos en restaurantes, jardines de infante,
talleres mecanicos, para el disfrute de automovilistas y transelntes urbanos. En casos especiales, los mejo-
res monigotes son perennizados untandoles un bamiz sellador que los protege de la intemperie, se los guar-
da, se los colecciona, se los exhibe fuera de temporada, 10 que implica, por razones que debemos explorar,
un paréntesis, un quiebre en la temporalidad ciclica que desde siempre los ha condenado al fuego purifica-
dor. Por otro lado, en Quito, la ciudadania junto con las instituciones publicas y privadas, las empresas y 10s
gremios, participan de un nuevo ritual urbano enfocado en el Concurso del Metrohoy, en una sintesis que
amalgama lo popular con lo empresarial, dandose un nuevo giro al sentido histérico del fin de un ciclo pro-
ductivo vy vital.

Los simbolismos que manifiestan estos munecos, como las practicas socioculturales que se generan alre-
dedor de la construccion y consumo de los mismos, traduce significados y valoraciones gue permiten leer
la mentalidad de una época, de un tiempo y un espacio social. Tensionados estos por ideologias hegemo-
nicas y por actitudes que revelan complicidades y resistencias politicas imbricadas en un lenguaje estético.
Lo que muestra la complegjidad envuelta en una fiesta que divierte, a la vez que senala los malestares de la
urbe, de lo nacional, e incluso de lo global.

Los que llamaremos anos viejos posmodemaos, es decir, 1os situados a partir de finales de los anos noventa
hasta hoy, son una especie de “artesanias-mercancias” de consumo y uso efimero, configuradas y produci-
das simultaneamente desde y para la sociedad del espectaculo actualé. En el fondo se mantiene la tradicion
ritual que se va transfigurando cada ano, lo que permite una especie de continuidad en la ruptura de las for-
mas vy los gustos de imagineros y consumidores.

Por Ultimo, desde el afo 2000 han surgido en la ciudad de Guayaquil unos anos vigjos gigantes.
Construcciones monumentales de hasta 12 metros de altura. No se venden y son producto de la coopera-
cion barrial, En tanto simbolos gregarios, estos gigantes son expresion de una nueva sensibilidad urbana, y
de un nuevo uso social del monigote. Revelan otra época, un nuevo sentido de barrio que emerge en tiem-
pos de regeneraciones urbanas y cambios polticos.

De la esfera piblica al mercado posmoderno

Llama la atencion como desde los afios noventa del siglo pasado han proliferado en el mercado mundial y
particularmente en el mercado de los anos viejos —por inferencia en el repertorio de los imagineros popula-
res—, los personajes de las industrias culturales como son los dibujos animados, los héroes y antihéroes del



manga japonés, las estrellas de las telenovelas o del deporte mundial. Esta sobreabundancia de personajes
mediaticos esta a tono con las hegemonias visuales del mundo global, que han venido desplazando, en vein-
te afios, intensiva y progresivamente, a otras figuras mas tradicionales como fueron Juan Pueblo® y
Condorito, para Guayaquil, Evaristo en Quito, el diablo o figuras de politicos populares o incuso simplemen-
te de "viejos” en todo el Ecuador. Esta nueva visibilidad ha implicando, no sdlo el desplazamiento de esos
personajes tradicionales del mercado y del escenario publico, sino que ademas, representa una mutacion
del sentido mismo de lo publico.

En otras palabras, 1o que ha venido gestandose en los Ultimos veinte anos es una metamorfosis de o publi-
co, entendido clasicamente como el espacio de produccion y reproduccion del sentido de lo comun, del
nosotros, de lo popular o de lo publico imaginado como lo publicitado, es decir, lo reconocido como familiar
por visto y consumido mediaticamente. Ya no lo publico que nos atafie por tener una vida compartida, socia-
lizada, entramada, interesada desde las posiciones que adoptamos en la sociedad civil, sino lo publico ubi-
cado por lo gue se muestra, se ensefa e identifica en la pantalla, en la prensa, como figura publica, porque
sale publicitada en la TV o en el cine, las revistas del corazén o de la farandula. Lo publico afamado, un sem-
blante sin contenido.

Este hecho evidencia un fendmeno muy complejo e importante para ser analizado y comprendido, que no
se agota interpretandolo de un modo apocaliptico, como 1o hacian los criticos de la pop culture de los anos
setentas 0 satanizando la cultura de masas o la popular bajo los imperativos e ideales criticos de la ilustra-
cion. Se requiere mas bien de un abordaje comunicacional y antropoldgico que logre atender las variaciones
groseras y sutiles del sentido social de las practicas culturales. Sentidos gue vienen permeandose de los ima-
gos de la globalizacion y que van generando nuevas narrativas visuales que se consolidan en verdaderos
regimenes materiales para la produccion y reproduccion de las tradiciones urbano populares. Pues, o que
llamamos popularmente anos viejos, evidencian, el pasar de los cambios, las transformaciones del sentido
urbano de lo cultural y de lo social politico en el imaginario, donde también se van articulando afectos, pasio-
nes, sensibilidades y valoraciones obtenidas y asimiladas en el afo que termina.

Por ello es de cabal importancia resaltar como desde mediados de los anos noventa viene observandose en
la elaboracion de los monigotes, en su valoracion y aprecio por consumidores y comentaristas espontaneos
de la urbe, una tendencia preciosista o detallista, tanto en el uso de nuevos materiales, como en el acaba-
do formal de los monigotes. Esta tendencia se encama con mas fuerza a partir del ano 2000 con la incor-
poracion a este mercado de produccion popular, de jovenes grafiteros, egresados de bellas artes, hijos de
artesanos tradicionales consumidores de comics vy video juegos. Ademas de la incorporacion de nifios y jove-
nes de barrios populares que construyen anos viejos gigantes sin fines de lucro. Esta nueva fuerza laboral
sabe pintar con esténcil y aerdgrafos los detalles estéticos mas precisos y preciosos de sus personages y
héroes, colocan sombras que dan profundidad a los rostros de sus cabezales y los disenan y construyen
con materiales de una consistencia admirable. Este afan por el acabado final preciosista, la adopcion irres-
tricta de teméticas v figuras vinculadas al cine de accion juvenil, es lo que nos lleva a enfocar el tema desde
una perspectiva de andlisis cultural centrado en la expresividad estética,

La dimension estética es crucial a la hora de analizar los anos viejos como bienes culturales en tiempos
globalizados. La mirada estética nos plantea la relacion, siempre probleméatica, entre formas, sensibilidad

Los Afos Vigjos

147



148

social y recepcion. Sera en la recepcion vy los usos donde las formas v las sensibilidades se juegan la posi-
ble resignificacion de los mensajes vy los textos, por medio de una subjetividad que construye una lectura
cultural y un tiempo propios. Sera esa lectura estética pero resignificada la que se devuelva en los aros
viejos posmodermizados. Esta perspectiva se justifica también por el tipo de demanda espectacularizada que
se hace de los monigotes comerciales en Guayaquil y también en los que se muestran y concursan
en la avenida Amazonas de Quiito. La dimension estética, por lo tanto, nos invita a reflexionar sobre el senti-
do transfigurado de lo cultural-ritual, tomando en cuanta los lenguajes expresivos, sus artilugios y puestas en
escena, donde el color y la forma se combinan con sentires y opiniones, malestares y humores de la vida
urbana contemporanea.

De lo piblico a los pablicos

Poco sobrevive del antiguo ritual que dictaba hacer un mufeco con ropas viejas rellenas de aserrin, papel o
viruta, coronadas con una careta de viejo, con pelo y barba canosa. Aquel muneco cosido entre 10s niNos,
los jOvenes v la abuela o la madre de familia generalmente, simbolizaba al ano que terminaba. La vejez de su
rostro representaba el agotamiento del calendario, no habia mas vueltas que darle. Sin embargo, desde que
los monigotes se empezaron a hacer con carton y madera, su identidad mutd de significado. Las caretas
crecieron a cabezales tridimensionales 0 mascarones vy los temas e identidades se multiplicaron, especial-
mente hacia personajes politicos. En conjunto, empezaron a representar, no tanto el aflo genérico, como a
personajes que se destacaron por buenas o malos razones en el afo que moria.

Los anos sesenta vieron nacer un tipo de anos viejos gque se mostraba en tarimas altas, fabricadas para lograr
un efecto de escenario, de pulpito o de balcon, logrando una visibilidad concentrada y atenta, ocupando un
lugar de importancia en las esquinas de los barrios populares de Guayaqguil y Quito. La “galladas” (Guayaquil)
y las “jorgas” (Quito) organizaban fiestas con animo competitivo, 1o que incidio tanto en la calidad de la manu-
factura de los monigotes, como en el ingenio de las escenas o sketch representados en esas tarimas.
Mientras mas punzante se mostraba la escena representada con mufiecos dialogando, con frases y leyen-
das alusivas a una temética general, mas espectaculo ofrecia a los curiosos v visitantes de otras zonas urba-
nas. Si el tema era politico, mas divertia. Esta practica se empezo a observar no solo en los barrios sino tam-
bién en las instituciones civiles de la sociedad como los clubes sociales, deportivos y universidades. Y en las
publicas como los bomberos, los marinos, el gjército v la policia. En estas dlitimas, fueron siempre los “sub-
alternos” quienes llevaban adelante la elaboracion de los monigotes con creatividad vy humor y fueron
ellos los que forjaron la tradicion institucional hasta los anos ochenta. Sin embargo esta préctica dejo de efec-
tuarse por mandatos jerarquicos al interior de esas instituciones, hasta llegar, como en el caso de los bom-
beros, a ser tajantemente prohibidos por ser considerados una potencial amenaza a la “seguridad” de
la ciudad.

Los anos viejos puestos en escena publica en los barrios y en las instituciones entre los afos sesenta y
setenta comenzaron a crear y a evidenciar simbdlicamente un espacio para la representacion social’© de lo
pensado e imaginado™! por el pueblo’?, Escenario donde la catarsis colectiva encontrd un fuelle para expre-
sarse a través de formas simbdlicas cargadas de ironia, parodia y satira caricaturesca. Comenzé a configu-



rarse una esfera publica alternativa, festiva pero cargada de simbolismos criticos a la usanza popular. El con-
curso del diario El Universo en Guayaquil asi como el de ILEPSA o el de diario Hoy confirmaron esta
tendencia, consolidando este nuevo espacio social donde el monigote del Afio Viejo es el protagonista
principal.

En el caso de Guayaquil, el concurso auspiciado por El Universo empezo en el afio 1962 y termind en 1993,
Con el tiempo, el concurso fue consagrando a las calles del Malecon Simén Bolivar, el Boulevard 9 de
Octubre y Lorenzo de Garaycoa, como los escenarios mas significativos de esta fiesta-concurso. Los gre-
mios, asociaciones, barriadas, instituciones y artesanos fueron los actores de esta nueva agenda publica que
simbolizaban los anos viejos. El concurso organizado por el diario fue un verdadero catalizador de la expre-
sion popular, un amplificador de su impacto en el imaginario colectivo, a tal punto, que las sensibilidades con-
servadoras y los poderes politicos de tumo empezaban a resentirse, a cuidarse, a estar en guardia 'y a la
defensiva. Los publicos masivos acudian a tropel, en verdaderas marejadas humanas, a verlos, comentar-
los, gozarlos vy criticarlos.

Con estas mismas caracteristicas socioldgicas se realizaron en Quito a partir de 1963 concursos de anos
viejos, el primero organizado por el Consejo Municipal en 1963. En 1964 el concurso es organizado por ILEP-
SA hasta 1968 y més tarde en 1974 por el Canal 8 y Ultimas Noticias'3. En estos concursos a excepcion
del Ultimo no definian un espacio de concentracion urbanay o que se daba era una especie de esfera publi-
ca difusa y esparcida vinculada a las dinamicas barriales. Estos primeros concursos dan la pauta en Quito
para ubicar una intensificacion en la formacion de esfera publica popular. En estos concursos al igual que
sucedia con el auspiciado por EI Universo en Guayaquil, las marcas de algunos productos de consumo
popular no perdieron la oportunidad de acompafar esta verdadera feria del humor satirico vy, de este modo,
empezar a pautar y a premiar a los ganadores. Su presencia estaba, sin embargo, perfectamente mimetiza-
da con el entomo, acompanando a los monigotes vy a los concursantes sin imponerse a la fiesta, ni ser el
centro de la atencion, como si es ahora uno de los objetivos en el concurso de Metrohoy en la capital.

En los anos sesenta los sectores populares urbanos no podian acceder a los espacios donde se generaban
las “opiniones publicadas”, pero si podian acceder a las primeras planas de los diarios gracias a los afios vie-
jos. Era un privilegio estar presentes en la fiesta de Fin de Afio del barrio con un munfeco alusivo, lo mismo
pasaba en los bajos de las veredas de las instituciones donde se trabajaba, y mejor aln presentes en las
calles de los concursos por su escenificacion publica. Por entrevistas realizadas a los protagonistas de aque-
la época que adn viven, la motivacion para concursar se nutria de una especie de doble estimulo, el econd-
mico —que venia acompanado de otros premios como latas de conservas, champafia comercial, y otros pro-
ductos domeésticos—, vy el simbdlico, que se podia observar en el estatus que lograban los vencedores en
sus barrios y comunidades. Estos concursos permitian acceder a una fama muy especial, ya que la compe-
tencia exigia demostrar entre ellos quién tenia la mejor técnica e innovacion, la tematica mas original, la mas
ludica, la mejor armada, la mas directa y comica a la vez.

La puesta en escena de los monigotes de los concursos vy 1os barrios implicaba una serie de elementos y
condiciones que ahora se han perdido. Los monigotes no estaban aislados, se los mostraba en relacion a
otros monigotes, dialogando, exhortando, anunciando o denunciando tematicas de corte palitico, social y

Los Afos Vigjos

149



150

cultural. Los mufiecos no se exhibian individualmente sino en un contexto dramatico, casi teatral y parddico,
donde existian personajes principales y secundarios, didlogos escritos en cartulinas a semejanza de las bur-
bujas de las tiras comicas o de una caricatura poltica, e interactuaban sugiriendo movimientos dinamicos,
con efectos especiales rusticos, pero efectivos. Al fondo de la tarima una pared de corte escenografico con-
textualizaba el decorado con grafismos y luces, dando al ambiente un tono espectacular en el que flotaban
unos mensajes de interés publico para el gozo de los espectadores. Se podian observar os vigjes espacia-
les de los Apolos XI'y X, un episodio de la Guerra Fria, un “negociado” entre funcionarios, un escandalo
mediatico o los resultados del campeonato nacional de futbol. Pero los temas que sin discusion se llevaban
los mejores aplausos y generaban las mas intensas expectativas eran los politicos. Los presidentes y los
alcaldes, Velasco lbarra'y Don Assad Bucaram o Gustavo Herdoiza “El maestro Juanito”; los candidatos de
alguna refiida eleccion, los prefectos y diputados.

La asistencia a estas “instalaciones populares” era masiva y su cobertura mediatica, especialmente para los
concursos, exuberante, con titulares de media pagina a pagina completa. Los habitantes de estas ciudades
recorrian una a una estas tarimas, viendo todo un abanico de temas v tépicos relacionados con la vida del
ano que fenecia. Se podia sentir como las calles se convertian en verdaderas triounas populares donde las
masas podian regodearse de sus lideres politicos o de sus coetaneos. La fiesta del Ano Viejo en su conjun-
to ofrecia a los mas reflexivos una oportunidad para socializar, recordar, brindar, hacer balances del afio, com-
pensar afectos y sacar conclusiones. No por casualidad algunos politicos de la época temian ser retratados
por los artesanos o ridiculizados por los grupos barriales que esperaban el concurso para expresarse. No fal-
taron en nuestras entrevistas algunas declaraciones donde se nos contaba: “ [...] en algunas noches los
gquardaespaldas de ciertos poliicos pasaban por los talleres amenazandonos, o simplemente los ‘roba burros’
entraban a nuestros patios y bodegas y violentamente sacaban nuestros monigotes y los destruian, o se los
llevaban en camionetas” 4,

Es de destacar que, si bien habia un claro dominio de los temas politicos y sociales en los concursos, ya en
el temprano afio de 1964 imumpe en el concurso de El Universo una tematica que a la postre dominara hasta
el hartazgo la imagineria popular de los artesanos y consumidores de os “viejos”: los personajes de las indus-
trias culturales del entretenimiento.

En 1964, a pesar del predominio de los “sketches” politicos, se produce un interesante acerca-
miento a ciertos temas que no habian sido tratados hasta ese momento: el mundo de la farandu-
la aparece en escena con una representacion de Los Beatles en plena “tocada’; y el primer
‘monstruo” del adn no tan influyente poder mediético: un ciclope con los brazos alzados, elevan-
do la esfera terraquea, en actitud feroz1®.

Segun se lee en el articulo de Angel Emilio Hidalgo publicado en este mismo libro, el plblico admird asom-
brado estas estampas gue fueron el deleite de nifos y ninas especialmente. Es importante tomar nota de
este acontecimiento puntual, porgue esta demanda infantil va a detonar, unos afios méas tarde, en una espe-
cie de norma obligada para la oferta de monigotes y caretas. Podemos ver que 1os ninos se van convirtien-
do en el actor mas influyente para la compra de afos viejos. Esto generd otro escenario menos politizado y



mas comercial, mas de cultura de masas gue de cultura popular’®, menos ciudadano y mas aparentemen-
te banal. Para que este desplazamiento se produzca fue necesario un giro paulatino de la significacion de los
anos viejos en el imaginario colectivo. Este giro comenzd en Guayaquil por varias razones. En primer lugar, la
terminacion —por motivos no muy claros’— del concurso del diario El Universo en el afio 1993, Lo que agoto,
en segundo lugar, territorial y simbdlicamente este espacio o esfera altemativa de opinion popular. En tercer
lugar, desde 1992 la ciudad viene protagonizando, de modo ireversible, un proceso de modemizacion urba-
na que conlleva hasta la fecha, una serie de reformas en las normativas y ordenanzas municipales que faci-
litaron a los gestores de este proyecto, lamado de regeneracion urbana, una serie de cambios fisicos, arqui-
tectonicos, funcionales y de control social en la ciudad. Una nueva politica urbana se impuso en el espacio
y en el imaginario. La racionalizacion del territorio v las préacticas citadinas, el orden, la eficacia, la escenogra-
fia ormnamental, entre otros, fueron y son algunos de los valores de esta politica administrativa y cultural. Todo
lo que pueda salirse del control y del orden planificado es y debe ser evitado.

Si bien el concurso de El Universo estaba planificado, no tenia, ni le interesaba, por razones ideoldgicas o
por simple inadvertencia, un control excesivo sobre las practicas espontaneas de la festividad. El discurso
del orden y la seguridad ain no existian —como sf se hara presente en el concurso actuamente organizado
en Quito. No habia tampoco una preocupacion sobre el cuidado del inmobiliario urbano, que dicho sea de
paso, empezaba, con el tiempo y por descuido de las administraciones municipales, a desgastarse y arrui-
narse. En cuarto lugar, las condiciones de la economia y la geopolitica estaban cambiando a las ciudades.
De la Guerra Fria al muro de Berlin; de la crisis de los estados nacionales a las sociedades civiles mercanti-
lizadas, de la produccion enddgena a la inversion extranjera; del “nuevo hombre” que animaba las retéricas
de los discursos revolucionarios al hombre unidimensional que predijera Marcuse; de la ciudad subdesarro-
llada v dependiente a la ciudad informacional y turistica.

Estas nuevas condiciones terminaron de minar o socavar el concurso y su ritualidad de fiesta popular, asi
como las motivaciones vy los entusiasmos relacionados. Sin embargo, 10 méas importante que trajo aparejado
estas nuevas condiciones socioldgicas fue el cambio en las percepciones o representaciones sociales del
simbolismo mismo del monigote. Se fue transformando, en veinte anos, de un monigote politizado, dialogan-
te, ingenioso, satirico, imeverente, en un monigote aislado e individualista, sin contexto ni probleméatica, sin
didlogo e interaccion y con un humor infantilizado. En definitiva, sin un protagonismo que no sea el que se
logra de la copia 0 mimesis del espectaculo industrial mediatizado. Las estrellas de la farandula global, los
comics, las estrellas del cine, la television y el deporte, los dibujos animados, entre otros, seran los nuevos
invitados al festin de Fin de Ano.

De este modo es importante sefialar como se fue imponiendo una motivacion comercial en los actuales “arte-
sanos del papel’, que ha desplazado o minimizado —sobre el fondo de la tradicion misma— los intereses
populares y publicos de una ciudadania subalterna que se expuso a mediados del siglo XX en el famoso
concurso del diario El Universo y en los concursos de Quito. Estos intereses fueron caracterizados y expre-
sados en términos de critica social, politica econdmica y expuesta en un estilo parddico y satirico. Los de
hoy parecen ser los intereses de una ciudadania constituida exclusivamente desde estimulaciones netamen-
te econdmicas, recreada en los consumos culturales de la industria masiva del entretenimiento, que supon-
drian, a la vez, afectos, actitudes y despolitizaciones correspondientes a estos procesos.

Los Afos Vigjos

151



162



Las preguntas que nos hacemos a partir de agui son: ¢Hay alguna clase inédita de “politicidad” expresada
en estos posmodermnizados afios viejos de fines de siglo y comienzo del XXI? ; Ha desaparecido esa esfera
publica popular generada desde la visibilidad de los afios viejos de antafio”? ¢ Hay una nueva esfera publica?
¢ Cudl serfa su particularidad significativa’?

La estetizacion de lo politico en la
mercantilizacion de las formas y los gustos

Segun Jesus Martin-Barbero (1982), las masas urbanas latinoamericanas entran a la modemidad, no desde
la cultura letrada, sino de la mano de la cultura audiovisual. Las mayorias se apropian de la modemidad sin
dejar su cultura oral y tradicional, transforméandola en una oralidad secundaria, esto es, gramaticalizada por
los dispositivos y la sintaxis de la radio, el cine vy la television. Desde este enfoque, la textualidad de los afios
vigjos se puede leer como una sintesis entre las tradiciones que corren de fondo, pero gramaticalizadas o
articuladas con los dispositivos vy las sensibilidades del audio visual y el multimedia, donde la ciudad es el
escenario mediador de su circulacion, comunicacion, consumo.

Desde una perspectiva historica plana, es dectr, lineal, se puede pensar que se ha venido dando una des-
politizacion progresiva del discurso social como de las puestas en escenas de los anos viejos, claramente
desde el periodo que va de 1990 al 2007. El monigote que empieza a aparecer a comienzos de los noven-
ta es diferente al “clasico” monigote de la “era publica”. El “nuevo” monigote emerge bajo el cruce de varios
condicionantes socioldgicos gue dan como resultado otra configuracion del sentido antropoldgico de la prac-
tica social vy ritual, como de las tecnologias de la produccion artesanal y de los significados del consumo
adheridos a él. Para ir reconstruyendo esta mutacion cualitativa en los significados adscritos al monigote, al
CoNsuUMO, Yy a su puesta en escena contemporanea en Guayaquil, primero debemos describir brevemente
el cambio ambiental que sufren todas estas variables luego de 1993.

Transformaciones de la visibilidad: La calle 6 de Marzo

Cuando deja de reproducirse el concurso anual del diario El Universo, se extinguen también el espacio de
visibilidad popular que habia generado. Pasa a posicionarse, de a poco, la calle 6 de Marzo, localizada en
los perimetros del centro sur de la ciudad, como el nuevo espacio de visibilidad. Desde los anos setenta,
esta calle es el lugar donde muchas familias trabajan en la produccion de caretas y monigotes ya sea en talle-
res artesanales, talleres mecanicos, patios interiores o sus propios hogares. La categoria “unidad doméstica
de produccion” puede aplicarse a estos espacios y lugares donde se fabrican, elaboran y manufacturan los
anos viejos.

Los talleres de la calle 6 de Marzo secaban sus munecos al sol en las veredas. Al estar a la intemperie estos
trabajos, las veredas y posteriormente toda la calle se convertieron en una vitrina tacita para los cientos y
luego miles de monigotes hechos con diversas facturas y acabados, tamafios y precios. De a poco, el con-
sumidor de afos vigjos fue descubriendo la calle, visitandola cada 30 o 31 de diciembre. Las familias iban a
pie 0 en auto a ver la oferta y las novedades. En pocos anos esta calle dejo de ser una especie de trastien-

Los Afos Vigjos

3: Cale 6 de Marzo, lugar
donde se concetra la comer-
clalizacion de afos viejos.
Guayaquil, 2005. Foto: Xavier
Blum.

4: Kiss, bada norteamericana
de heavy metal. Guayaquil,
2004. Foto: Carlos Tutivén.

5: Demonio de Tasmania, per-
sonaje de caricaturas de la
Warmner Brothers, trabajado por
Cristian Pazmifio un artesano
del papel. Guayaquil, 2004.
Foto: Carlos Tutivén.

153



6: Clones de un molde "original”
del hombre piedra, uno de los
personajes del comic "Los cua-
tro fantasticos". Guayaqui,
2005. Foto: Carlos Tutivén.

7: Alvarito y Chavez entre Sherk,
Wima Salgado y una diva de la
tecno cumbia, monigotes de
venta en la calle 6 de Marzo.
Guayaquil, 20056. Foto: Carlos
Tutiven.

8: Monigote de Ronaldhifio ela-
borado por el "Chino" Gaston.
Guayaquil, 2006. Foto: Xavier
Blum.

154

da de los afio viejo publicos v pasoé a ser la principal arteria urbana para la visibilidad, comercializacion y pro-
duccion del monigote; a tal punto que, cada afo, los distintos medios de comunicacion visual y escritos
la visitan, ya sea para denunciar rutinariamente el alza anual de los precios, como para incursionar levemen-
te en las vidas de sus actores, aguellos que estan detras de las tramoyas del nuevo espectaculo: los
artesanos.

Este caracter fuertemente comercial que adoptd la calle, cincelara una impronta indeleble en la imagineria y
las motivaciones de los artesanos de casi toda la ciudad. Desde mediados de diciembre, la mayoria de fabri-
cantes buscan alquilar u ocupar un lugar ahi. Lo que se privilegia es la rentabilidad sobre cualquier conteni-
do de poco interés. Indagando en los topicos y temas que mas conocen y disfrutan las masas, los artesa-
nos encontraran en las figuras creadas por las industrias culturales del entretenimiento su “agosto’”.

En esta época, la sociedad modema guayaqguilena esta reconstituyéndose a partir de una nueva légica urba-
nistica caracterizada funcionalmente por las redes telematicas de informacion y comunicacion, penetracion
agresiva de las mercancias chinas, multiplicacion de los centros comerciales, ensalzamiento de la retérica
turistica y una economia dolarizada desde 1999 centrada en los servicios, publicidad asfixiante, prestamos
bancarios y crediticios. Todo esto combinado con la escasez de empleo, dependencia casi total de las mul-
tinacionales y la inversion extranjera y con una administracion municipal centralizada en el discurso de la efi-
ciencia. Este panorama se tradujo en la vida cotidiana del habitante urbano como un drama soft posmaoder-
no, donde la tragedia no se vive como tragedia y la banalidad se sufre como catastrofe. Inmerso en la cultu-
ra simulacro del capitalismo liquido'8, el sujeto popular urbano guayaquilefio sufre las penurias de su preca-
ria condicion material. Al mismo tiempo, tiene la sensacion de participar de la “cosa publica—publicada” por
la visualidad exuberante que los medios, la propaganda, las vitrinas vy los letreros, el mobiliario urbano vy las
nuevas postales de la regeneracion que se ofrecen a sus sentidos y apetencias. Segun algunos autores
especializados en los estudios sobre visualidad y ciudad (Lynch 1998), la visualidad urbana de finales del siglo
pasado y comienzos de este ha adguirido un poder simbdlico sobre la identidad, la subjetividad y sus espa-
cios de interaccion.

Las ciudades posmodemizadas de Latinoamérica estan siendo disefadas v reconstruidas desde la interven-
cion planificada de su visualidad arquitecténica, expresada en un estilo transnacional entre aséptico vy foto-
génico, con la finalidad —no siempre manifiesta— de producir emociones y adherencias empéticas a las poli-
ticas y los servicios de la regeneracion en marcha. Estas estrategias biopoliticas'® operan desde la espacia-
lidad estetizada de la urbe y desde la subjetividad de los habitantes urtbanos que han introyectado esta visua-
lidad arquitectonica sin enjuiciarla criticamente. Pero sobre todo, operan gracias al reencantamiento de esos
mismos espacios. Quedan asi legitimados los criterios del gusto vy uso publico del espacio en las conductas
disciplinadas del cuerpo y en la represion del antojo. Las ciudades estetizadas logran crear, en el entorno
social del sujeto, una fuerza identificatoria capaz de generar un sentimiento de identidad favorable a los espa-
cios que habitan, anulandose comportamientos de resistencia politica cultural, al ser sélo traducidos, gracias
a la empatia visual, en gestos de un malestar culposo.

La creacion popular no fue inmune a este proceso urbanistico “glocal”. De la produccion de sentido politico,
parddico v satirico de los anos vigjos pasados, emanado de las representaciones sociales compartidas en



Los Afos Vigjos

165



156

un contexto antagénico, tipico de las décadas del sesenta, setenta y ochenta, se pasd a un proceso de
reconversion simbdlica, donde la creacion popular urbana ha ido adecuando a la nueva légica urbana, hasta
llegar a una apropiacion cuasi total de su significacion. Digo cuasi total, porque a pesar de que las formas
emuladas del espectaculo son un patron comdn en los monigotes comerciales, hay en sus sub-textos for-
mas de resistencia por reconocer, las cuales obedecen a otras légicas y tacticas de reconocimiento social y
de subjetivizacion=0,

La videocultura en los anos viejos

Hay otra visualidad a tomar en cuenta en esta reconversion simbdlica de los afos viejos posmodenos.
Se trata de la visualidad lograda por el valor otorgado a la iconizacion de la sociedad informacional actual.
Seguin el filosofo vy crftico de arte espafiol Jose Luis Brea (2004) refiriendose a la estetizacion de las socieda-
des occidentales contemporaneas dice:

La referencia a la “estetizacion de las sociedades actuales” designa en efecto “el transito de ras-
gos de la experiencia estética a la experiencia extra-estética, al mundo de vida, a aquella que es
definida tout court como la realidad, contrapuesta de esta manera al mundo de la belleza y el arte”
(Salizzoni).

La posicion méas extremada en cuanto a esta problemaética considera que ese proceso de “este-
tizacion” esta ya plenamente cumplido, —dando por hecho entonces que “el propio modelo de
experiencia esta caracterizado estéticamente”, e incluso que “la propia realidad en sus estructu-
ras profundas se convierte en mUltiple juego estético”, corroborando de esa forma las tesis de una
ontologizacion débil de nuestro presente epocal.

De este diagnodstico se deduce que la experiencia subjetiva se produce vy reproduce estéticamente, como
las practicas que movilizan y expresan esa subjetividad. Dichas practicas, en el caso de los afos viejos, se
definen en buena medida, por la tecnificacion de los procedimientos constructivos y por los acabados pun-
tillosos y detallistas de los monigotes mas actuales. Segin Brea (2004), la estetizacion de la existencia que
planea en el horizonte mundano, no resultd tanto una forma emancipatoria cuanto una nueva forma de domi-
nio basado en la tecno-ciencia:

Este mundo “estetizado” y débilmente definido, carente de consistencia alguna en la que asentar
alguin principio fime de valoracion de las précticas —tanto estéticas como éticas, y aln especula-
tivas— es el mundo postmodemo, el mundo de la poshistoria, un mundo en el que el hombre
habria perdido ya cualquier posibilidad de establecer su propio proyecto por encima de la deter-
minacion del complejo de la tecnociencia, en el que la engafiosa seduccion del “todo vale” habria
arrojado al hombre a los brazos inclementes de la Unica determinacion cuyo potencial se manten-
dria intacto: el de la propia racionalidad instrumental del tejido econdmico-productivo.

Tecno-ciencia que transita por los poros de la sociedad a través de los sistemas expertos?! posmodernos
de las industrias de la imagen, el disefo y la publicidad. Si bien los artesanos populares de los anos viejos



no son directos agentes de estos sistemas expertos, sus practicas y valoraciones —especiamente entre los
mas jovenes—, empiezan a configurarse desde esta neo matriz a traves del consumo de video juegos, peli-
culas piratas, gadgets de origen chino, juguetes articulados y mecanicos, prensa, farandula, y los mas sofis-
ticados de la internet y celulares multimedia. En la globalizacion de los imaginarios, los afos viejos son el
resultado de una apropiacion desigual de los bienes culturales que el capitalismo posfordista hace circular
por su multidimensional sistema comunicativo.

Por lo tanto, la matriz originaria de la sociabilidad y la representacion social de la que anteriormente se alimen-
taba la produccion de los monigotes no queda ya vinculada a la vida sociopolitica directa de la urbe, sino que
esta mediada e hipotecada a los imaginarios colectivos del consumo estetizado de las industrias culturales,
donde “lo virtual es la forma de darse el ser de lo real” (Brea 2004)22.

En las entrevistas de campo efectuadas a los artesanos especializados en “munecos posmodernizados”, es
decir, estetizados y tematicamente vinculados a los personajes del espectaculo creados de las industrias cul-
turales, se pudo observar con facilidad la fuente de inspiracion de sus disefios. Cuando le preguntamos a
los artesanos lideres de la produccion a mediana escala de monigotes de donde extraen los temas vy topi-
cos que definiran los personajes de moda que van a elaborar vy a ofrecer ese ano, nos daban algunas de
estas respuestas: “de las visitas a las jugueterias, y de los juguetes de mis hijos’, “de los programas de tele-
vision que los chicos ven”, "de las cajas de video juego”, “de las revistas y carteleras de los cines que salen
en el diario [...] por ahi” 23,

El cruce de condicionamientos socioldgicos con la continua demanda creada a partir de un mercado-espec-
taculo hegemonico, al que se suma la privatizacion de los espacios publicos y la individuacion hedonista del
consumo cultural, ha dado como resultado una produccion tipo pequena industria de un “monigote-mercan-
cla” que tiene caracteristicas sui géneris. El mufieco de estos tiempos necliberales, sera un mufeco atracti-
VO Visualmente, tecnificado en su produccion, estetizado en sus formas y acabados, experimental en algu-
nos sentidos (algunos estan hechos para colgar de un tumbado), hibrido en otros (muhecos que poseen pro-
tesis tecnoldgicas), solipsista comunicacionalmente (no se los exhibe teniendo un “didlogos” con otros),
y aparentemente, un perfecto autista politico (no se queja, no protesta, no denuncia, tampoco ironiza o
se burla).

{Se han despolitizados los afos viejos?

¢ Qué significados estan presentes en el hecho de que se ha producido un cambio radical entre el afo viejo
“oublico”, cuya apariencia consistia en la mascara de un viejo anonimo, sentado en una silla desvencijada,
con puro y trago de por medio, simbolizando el sentido ciclico y renovador del tiempo, para luego ser que-
mado en un ritual de despedida memoriosa vy catartica? ;Qué nos dice la actual “infantilizacion” de los afios
viejos derivada de sus aspectos iconograficos? ¢ Han perdido poder de simbolo? ¢ Esta todavia presente una
dimension politica en 1os nuevos anos viejos como la tenian hace treinta anos? Expresado en términos psi-
coanaliticos: ¢ Por qué se produjo esta transformacion que va de los sentidos a los semblantes? O parafra-
seando al filbsofo y psicoanalista Giorgio Agamben (2000): ¢ Nos hemos guedados sdlo con medios pero sin
fines”?

Los Afos Vigjos

157



158

Desde cierta exterioridad epidérmica y superficial se puede colegir que la puesta en escena de los afios vie-
jos modemizados de los anos sesenta vy setenta, situados en la politica, la economia v la cultura local, cam-
bid notablemente en Guayaguil con los monigotes posmodemizados de los noventa; cuyo marco de valori-
zacion es ahora el ofrecido por las industrias mediéticas del entretenimiento, con todo el sentido banal vy fri-
volo que pueden llegar a tener; mas todo el peso que la comercializacion y mercantilizacion que conllevan
para el usuario. Pero, jes asi? ;Expresa esta mutacion del ambiente cultural un debilitamiento irecuperable
de los sentidos de pertenencia al tejido social y humano? ¢ Reina sin escripulos en la subjetividad de las per-
sonas el modelo de una cultura-mercado?

Durante los afos que hemos observado, dialogado, cuestionado y registrado en video a los “artesanos del
papel” de tres generaciones de la calle 6 de marzo y de haber compartido sus espacios de trabajo v vida,
Sus interacciones con clientes, amigos y familiares, podemos afirmar que existen por lo menos dos actitudes
béasicas con respecto a sus obras. La primera actitud es la de manufacturar monigotes comerciales para la
venta, para ganarse unos dolares, 1o que para algunos significa un alivio econdmico por unos cuantos meses.
La otra actitud es subterranea. Por debajo de su trabajo manifiesto, hay unos pensamientos y unas emaocio-
nes ligados al descontento, al coraje, a la carestia de la vida. En los més veteranos pervive un sentimiento
cuasi amargo de gue la tradicion de los afios viejos, como la ciudad misma, se estan muriendo tal como ellos
la vivieron. Hay nostalgia y resignacion. No hay alienacion en el presentismo, hay fisuras hechas de recuer-
dos y evocaciones.

Pero en los mas jovenes la situacion es de lo mas interesante. Ellos son jovenes populares urbanos de la
generacion @. Sus filaciones simbdlicas no estan pauperizadas. Vienen del Hjp-hop suburbano, del Regue,
del grafitti y la patineta, de los talleres de tunning donde se personalizan motos y autos para la distincion sim-
bdlica, de las bandas roqueras, del dibujo y el disefio de comics y mangas. Algunos son surfistas, otros dise-
Radores de gorras y camisetas. Estos chicos se mueven entre los territorios urbanos y los consumos de
modas, lenguajes v sistemas de representacion posmodermnos. Disfrutan de un encebollado a la vez que se
hallan conectados a sus mp3. Interrogados sobre sus practicas y sus obras esculturales comentaban: “"Hulk,

JE

ies la furia que llevamos dentro!”, "El hombre piedra es muy especial. Por fuera es un monstruo, como nos-
olros cuando estamos cabreados. Pero por dentro sufre y es buen 1jpo, pero eso no ve la gente”. "Me gusta
Spider Man porque el pana es agi, rapido, no se enreda. [Como hay que ser en esta vidal”?4. Asi mismo, 1os
muchachos del suburbio oeste de Guayaquil que construyen los gigantes, también manifestaron opiniones
del mismo talante: “Todos los poderes que tienen estos personajes os llevamos dentro, pertenecen a la pan-
dilla, a nuestro barrio”. “Como King Kong, si nos quieren avasallar, respondemos” 29,

Estas respuestas y comentarios revelan otra dimension del fendmeno: “Ganar un billete nunca esta de mas’,
dicen, "pero nuestros muriecos son obras de arte que enserian lo que somos y o que pensamos del mundo”.
Para estos muchachos la practica de hacer afos viejos les significa un empoderamiento que hibridiza eco-
nomia popular con pasiones subterraneas. No son sujetos de la politica ortodoxa, son actores de una politi-
cidad situada en la vida diaria, en la lucha diaria, en la cotidianidad. Al preguntarles por qué no hacian mune-
cos politicos, nos respondian gesticulando con las manos: “Hacerlos es premiarios. Y esos hjjos de putas no
se merecen nada. Hay que castigarios. No pierdo mi tiempo. FPor eso prefiero hacer Hulkes. En esto nos
hemos convertido, jen el hombre increible! Me dan mas billete y a la vez expreso mi cabreadera” 26,



Contrario a lo que parece, aqui no hay infantilizacion del monigote. Los que hemos venido llamando monigo-
tes posmodernos o como los llaman algunos consumidores juveniles: los hi-tech, son en verdad piezas que
simbolizan los desplazamientos de la politica del orden publico institucional, al orden —que no es exacto lla-
mar privado— de la cotidianidad rebelde de algunos jovenes urbanos que resisten v a la vez se relacionan con
los poderes, jugando con ellos pero también sintiendo su carga opresiva.

Sin pruebas todavia que alcancen, vemos en esta parcela de la fenomenologia de los anos viegjos, una espe-
cie de trabajo inmaterial (Hardt y Negri 2000) que alimenta resistencias repartidas difusamente, pero actuan-
tes en el momento preciso. Es curioso, pero cuando participabamos de un regateo en los precios de estos
costosos mufecos tecnificados y estetizados, los artesanos juveniles grafiteros, no cedian mucho, casi nada.
Valoraban tanto su trabajo como las pulsiones que los habian creado.

Guayaquil: del original a la serie

El sentido de o auténtico y 1o genuino en materia de anos viejos posmodemos, no tiene nada que ver con
lo irepetible, exclusivo y Unico. No hay aura que se degrade por la reproduccion técnica. Lo original 1o
constituyen algunos rasgos y gestos inaprensibles aunque presentes en la ideacion de los monigotes y su
elaboracion. Los propios artesanos llaman original a la mimesis perfecta de un modelo iconico materializado
en un juguete, un cromo, una foto. La originalidad esta en la forma de hacerlo y sobre todo en el estilo
de pintarlo, en el trazo, en el pulso que da forma visual y sensible al acabado, al terminado final, con detalles
pictoricos, esos si, Unicos de cada muneco.

Otra manera de ubicar “un original” es en el molde-matriz hecho con carton, relleno de papel y envuelto con
cinta plastica industrial adhesiva. Este original es costoso y sdlo 1o hacen los maestros del oficio. De él sal-
dran decenas de clones, solo diferenciados por los detalles en el acabado de los que hablabamos arriba.

Son pocos los artesanos que crean los moldes originales de los personajes que definiran el afio (Bob espon-
ja, Shrek, los 4 fantasticos o Bin Laden, George Bush, Lucio Gutiérrez) y son muchos los que compran los
moldes v los reproducen ad infinitum. La sobre oferta satura el mercado con el mismo personaje y caen las
ventas. Es curioso, pero 1os mismos maestros que se quejan de esto son los gue venden los moldes a los
principiantes y no iniciados. Paradoja gue repite y emula 1o gue sucede con los restaurantes populares, una
conducta social de copia con éxito asegurado, que teme la diferencia, el riesgo, la creacion original v la
innovacion.

Por ultimo, hay jovenes munequeros que denominan “original” el fabricar un personaje o ser imaginario (dra-
gones, antinéroes, robots) que todavia No se conocen bien en el mercado ecuatoriano. Ya sea porque la peli-
cula donde sale alin no se estrena en DVD pirata o en el cine comercial. Sin embargo, la figura existe en el
repertorio imaginario de la globalizacion, pero antes fue descubierto o exnumado por el ojo avizor e inquistti-
vo del joven munequero barrial y ademas, explorador de internet.

Los Afos Vigjos

159



160

Transfiguraciones del sentido ritual

Hoy lo nuevo es cotidiano, tanto que comienza a ser viejo en

el mismo instante de su surgimiento, y el descubrimiento y la invencion
Solo nos sorprenden por el hecho de que ya no nos

resultan sorprendentes. Y sin embargo |[...]

Mauricio Marquez Murrieta.

Memorias del fuego, del pasado y el presente

Si'lo que cambia lentamente se explica por la vida,
lo que cambia réapidamente se explica por el fuego.
Gaston Bachelard.

Si hay un elemento tradicional e inmemorial en la ritualidad festiva de los anos vigjos, es su quema ceremo-
nial trepidante. En el fuego encontramos el principio universal del cosmos y de la vida. No hay comienzo que
no haya sido comienzo de ardiente luz. En los tiempos del mito, el fuego escindid al hombre de la naturale-
za, con temor reverencial ofreciéndose sin embargo a su cuidado y posterior dominio a través de las técni-
cas que fue practicando para humanizarlo. El antropdlogo francés Claude Lévi-Strauss (1968), sostenia que
un elemento importante del pasaje del estado de naturaleza al de cultura se halla en el paso de lo crudo a lo
cocido, lo cual supone el control doméstico del fuego. Pero mas alla de su utilidad civilizatoria, el fuego —-nos
dice Gaston Bachelard (1938)- es entre todos los elementos, verdaderamente, el Unico que puede recibir
de modo neto las dos valoraciones opuestas: el bien y el mal. Brilla en el paraiso, arde en el Infierno; es dul-
Zura y tortura; es cocina y apocalipsis. El fuego es elemento y simbolo, interior y exterior, condena y purifica-
cion. Desde Prometeo, quien robd el fuego a los dioses y 0s6 igualarse a la divinidad con los astutos recur-
sos de la razdn, el hombre ve en el fuego mas que una amenaza, un aliado para su progreso material y un
recurso simbolico para expresar su talante esotérico.

Seran los ritos ceremoniales los que capturaran al fuego en el tiempo sagrado, para que Nos otorgue esta
doble cualidad que posee. Muchas manifestaciones culturales de otras sociedades tienden a la quema de
objetos especificos como un ritual de cambio, purificacion, renovacion, cierre y despedida de ciclos tempo-
rales, vitales, emocionales y espirituales?’. Los anos viejos se inscriben en estas tradiciones hermanadas por
el fuego desde el preciso momento en que son quemados al finalizar el afio de un modo estruendoso v ritual.

En las fiestas del Fin de Afo ecuatoriano, sera el fuego el que cierra y abra los ciclos del tiempo. Un fuego
que hace arder unos monigotes construidos para hacer existir antropomarficamente al tiempo que se va 'y al
que viene. La quema del “viejo” es un ritual de paso que nos lleva del consumado pasado a la promesa futu-
ra, a la renovacion misma de los votos por la vida.

La tradicion cambi6 de piel

Los anos viejos ponen a disponibilidad de sus consumidores vy productores un repertorio de formas simbo-
licas (las formas significativas que adoptan los personajes) con las cuales se ejecutan una serie de usos posi-
bles: la exhibicion publica y privada, la “caridad” ocasional, la sociabilidad de grupos y la consagrada quema



ritual de Fin de Ario. Es el atractivo visual y estético del monigote, el que afade un contenido virtual a la com-
pra. Ya no solo se lo reserva para la noche festiva, se lo pasea, se lo muestra, se lo engalana, se lo encara-
ma en el auto. En el balneario de Salinas, en la provincia del Guayas, 10s anos viejos mas espectaculares son
comprados para el vacile, es decir, para facilitar las relaciones, las juergas, los tragos, la fara, el coqueteo
juvenil' y adulto. Tener el mejor Spider Man representa estatus tanto como tener el mejor video juego.

Otro fendmeno que llamod poderosamente nuestra atencion fue el hecho de que algunos compradores de
monigotes no los quemaban, los reservaban para otros fines. Nos enteramos gue un pequeno comercian-
te, al que llaman don Victor, tenia en su restaurante ubicado en las calles Manabf y Gallegos Lara, todo un
Mariachi conformado por 5 monigotes con sus respectivos instrumentos musicales. Se los habia comprado
a don Eduardo que llevaba 3 afos seguidos haciendo Mariachis en su pequena casa—taller de la calle
Huancavilca v la 13. Los Mariachis decoraban el comedor del restaurante y, segin decia su propietario, le
habian dado suerte y un ambiente especial a su restaurante. Asi mismo, Nnos encontramos con otro caso de
anos viejos re-utilizados. Un jardin de infantes, comprd un “hombre-piedra”, personaje de la pelicula los 4 fan-
tasticos; lo coloco en la entrada superior del establecimiento y es el deleite de los nifios que asisten a él. “Son
tan perfectos, que da pena quemarlos”, nos decia una sefora. Otro de casi tres metros de altura (HellBoy)
estéa situado en el corazdn de un patio de juegos en el Centro Comercial Alban Borja de Guayaqguil como tes-
tigo silente de su nuevo desempeno vy funcionalidad, que va mas alla de ser un simple ano viejo.

Parece que esta apreciacion se va convirtiendo en una tendencia curiosa. Los monigotes mas vistosos y mas
elaborados se compran, se “embalsaman” con barniz y en vez de ser quemados, se los perenniza colocan-
dolos en otro contexto de visibilidad. Ni siquiera lo impide la creencia popular de gue no guemarlos en la
noche del 31 trae mala suerte. Como corolario de esta actitud, nosotros mismos fuimos autores de cierta
museificacion del afo viejo, cuando en el ano 2005 organizamos una muestra museografica titulada: “Afios
Vigjos: Modemidades y tradiciones™8, Se compraron 18 monigotes seleccionados por sus tematicas y por
las técnicas empleadas; se los distribuyd en el espacio museal acompafiados de pantallas planas donde se
narraban 5 historias diferentes y complementarias sobre 10s anos vigjos; los protagonistas, 6 artesanos de 3
generaciones. La intencion de esa exposicion museogréfica y audiovisual fue la de llamar la atencion de la
ciudadania sobre la importancia que tiene esta tradicion en la ciudad, como ha ido mutando su significacion
y porqué esta corriendo peligro de desaparecer debido a las presiones de algunas autoridades vinculadas al
discurso de la seguridad vy el orden. Fue la primera vez en la historia de la urbe que decenas de artesanos
de extractos populares fueron reconocidos como “artistas del papel”, y parte importante del legado cultural y
patrimonial intangible de la memaoria urbana guayaqguilena.

Los Afos Vigjos

161



162




Aiios viejos y ciudadanias emergentes:
Los monigotes gigantes del suburbio oeste de Guayaquil.

"¢ Existe lo popular fuera del gesto que lo suprime?”
Michel de Certeau.

No todo es comercio

Entre 1998 vy el ano 2000 comienzan a surgir en el suburbio ceste guayaquileno un tipo nuevo de ano viejo:
los gigantes. Construidos generalmente por jovenes populares urbanos que se conocen por vinculos barria-
les, colegiales y familiares, estos nuevos mufiecos han re-actualizado las antiguas galladas de antafo. Los
gigantes son verdaderamente monumentales. Miden entre 5 y 12 metros de alto y también aluden, casi
exclusivamente, a los personajes de las peliculas hollywoodense. Para construirlos, se retine dinero de diver-
s0s modos: por colecta familiar, “vaca” juvenil, donaciones de ferreterias locales, “préstamos” de materiales
de construccion, v por la “caridad” solicitada a todo vehiculo que pase por el lugar. Lo llamativo de estos
monstruos No esta solo en el tamafo, que de por si es significativo, debido a las habilidades técnicas que
implica levantarlos, sino por o que expresan en términos de sociabilidad, re-significacion de identidades
barriales y resistencias ciudadanas.

Estas esculturas gigantes de carton y papel, amadas de canha y madera, ponen a circular nuevos sentidos
de pertenencia barrial vy citadino en los sectores populares urbanos. Cuando se empieza a planificar la cons-
truccion de uno de estos monigotes, todo el barrio comienza a moverse, ya sea porgue la gente empieza
hablar de 1o que se va a construir ese ano, por los comentarios de los vecinos y barrios rivales, por las deci-
siones y compromisos que se adquieren entre padres de familia, microempresarios, nifios y jovenes. En las
dos o tres semanas que lleva terminar un gigante, los barrios van apoderandose de su proyecto colectivo,
comienzan a salir publicados en la prensa, y los méas organizados empiezan a lidiar con las autoridades por
asuntos de permisos y autorizaciones, No sin una buena cuota de regateo y conflicto. El mufieco destaca lo
mejor de la convivencia barrial, de la sana competencia —aungue hemos conocido de casos donde los
munecos han sido destruidos furtivamente por manos oscuras en las noches sin vigilancia. Este “otro ritual”,
de a penas ocho a diez anos de vigencia, ha ido creando una curiosa identidad barrial en movimiento que
ha sabido “abandonar el lastre ontoldgico de lo puro e incontaminado v juega dialécticamente entre la tradi-
cion y la novedad, la coherencia vy la dispersion, 1o propio v 1o ajeno, de lo que se ha sido y de lo que se
puede ser” (Subercaseaux 1998). Esta nueva practica se intensifica al finalizar el afo, cuando orgullosos, los
habitantes que pueblan estas zonas cuentan y narran a los curiosos: “Aqui es donde estuvo el Mazzinger que
salio en el periodico el ano pasado”. “Nosotros hemos hecho el Gollum del serior de los anillos”. “El King Kong
llegaba hasta la terraza de la casa y de sus ojos sallan luces rojas como fuego” 29,

Cuando pregunte a muchos de estos jOvenes entusiastas, por qué hacian los mufiecos de modo gigante y
por qué elegian un personaje particular, las respuestas eran sorprendentes: “Guepardo [personaje de la peli-
cula X man] simboliza la garra del barrio”, “la fortaleza de un amigo que migro hacia Esparfia’, “la union de nos-
otros frente a los problemas” 20, Estos significados son sobreimpresos a las significaciones oficiales que los
personajes tienen en la cultura de masas. Los iconos hollywoodenses son re-semantizados en la cultura

Los Afos Vigjos

9: Afo viejo gigante en un
barrio del suburbio oeste, a sus
pies artesanos y vecinos que
participaron en su construc-
cion. Guayaquil, 2003. Foto:
Cortesia del grupo de artesa-
nos.

10 y 11: Afios vigjos gigantes
en barrios del suburbio oeste.
Guayaquil, 2004. Foto: Carlos
Tutivén.

163



164

popular urbana por contextos vy procesos de apropiacion intersubjetivos donde los grupos sociales buscan
en las formas simbdlicas del mundo socio-mediatico la ayuda para explicar y orientar la accion.

Los gigantes asombran y maravillan a la ciudadania en la misma medida en que preocupan a las autorida-
des locales y a clerto periodismo. Desde los afos 2005 y 2006, ha venido planteandose de parte de la
Comandancia de los Bomberos, la Intendencia de Policia, cierto sector municipal y algunos periodistas que
se hicieron eco de estas dudas, una voz de alarma cuasi sensacionalista que bajo la etiqueta omnicompren-
siva de “la seguridad”, piden y exigen la terminacion de esta novel tradicion con sus construcciones monu-
mentales, aludiendo a posibles danos ireparables al omato publico, potencial peligro de incendio a gran
escala y obstruccion indebida de la via publica. Amenazas de incautacion de mufiecos —como en la era poli-
tica, pero sublimada en el discurso de la higiénica seguridad publica y despersonificada de cualquier caudi-
llo narcisista— circulan de susurro en susurro; destruccion y derribo aleccionador de uno que otro gigante
semi construido vy prohibicion total, son algunos de los ataques a esta forma de expresion popular. Lo cierto
es que nuestras indagaciones, que se remontan al ano 2000, Nno han encontrado NingUn caso de incendio
motivado por la guema de estos gigantes, ni dafios gue no sean MINIMOs y propios de estas fechas, ni obs-
trucciones vehiculares que no sean las que provengan de una tipica, justa y necesaria fiesta barrial. Mas bien,
hemos sido testigos de una ceremonia de quema alucinante y surrealista.

Foucault (1979) senala que el poder en las sociedades del control, se constituye como un campo de fuer-
zas sin centro cuya forma actual es la de una biopolitica; es decir, donde la irradiacion de sus mandatos afec-
ta la reproduccion material de la vida, los cuerpos v los territorios a través de regulaciones y reglamentos que
rigen las instituciones vy las ciudades. La bioética sera entonces la respuesta de esas mismas vidas, cuerpos
y espacios, cuidando de si mismos y de los otros, por redes de solidaridades, sin mas célculo que el bene-
ficio comun, descentrados de los imperativos de control, gracias al ejercicio de la libertad vy la potencia de
ser humanos.

Comienzan las quemas entre las 3 y las 6 de la manana del nuevo ano, no a las 12 como hace medio
mundo. Se cerca, con una cadena humana o con palos, al mufeco gigante para que el publico se manten-
ga a una prudencial distancia. Se lo derriba al piso escuchandose el digno estruendo que provoca la caida
de la efigie e inmediatamente suben sobre él decenas de muchachos, saltando y apaleandolo. Primero los
duefios del monigote, luego todo el barrio. Después, se lo parte en pedazos y se le prende fuego dandose
un espectaculo estremecedor; no tanto por las dimensiones de la fogata, cuanto, vy especialmente, por la
potencia subterranea que en ese momento emerge del vinculo barrial, cuasi tribal, de una sacralidad paga-
na. A pocas cuadras dos motobombas vigilan atentas. Después de terminar el gigante en cenizas, la muche-
dumbre a tropel se desplaza por las calles hacia el siguiente barrio, donde espera el proximo “totem” para
ser ofrecido a las llamas. Nada se parece a lo que hubo en décadas pasadas en la ciudad de Guayaquill.
Al alba, sélo yacen los restos humeantes bajo un cielo nubloso de tenue lapislazuli.

Los anos viejo gigantes se muestran como una recuperada expresion popular mas alla del mercantilismo que
ha caracterizado a la fiesta desde los afios noventa. Montados sobre una tradicion centenaria, no son cons-
truidos para la venta ni para algin concurso importante (aungue algunos artesanos desean gue vuelva un
tipo de concurso barrial organizado y reconocido por alguna institucion publica o privada que les sirva de pro-



teccidn y garantice la continuidad de esta modalidad de “viejos exdticos”). Mostrados en la calle sin méas para-
petos que ellos mismos, estos gigantes, como en 1os viejos tiempos, “‘reclaman el derecho a la voz, a la visi-
bilidad y a administrar los modos de esa visibilidad” (Alabarse 2006:6). Sin apoyos declarados por parte de
la ciudadania, ambivalencia mediética e indiferencia de las clases hegemdnicas, estas mega artesanias
encaman lo mas significativo de las culturas urbano populares contemporaneas de América Latina, es decir,
una ética, una estética y una retdrica del aguante.

El concurso del Metro Hoy de Quito

“El paisaje urbano, entre sus multiples papeles, tiene también
el de algo que ha de verse, recordarse y causar deleite,

Dar forma visual a la ciudad constituye un

tipo especial de problema de diseno”

David Lynch.

El contexto: Quito moderno

La década de 1980 fue para la ciudad de Quito una época de consolidacion y expansion planificada de las
transformaciones urbanistica vy arquitectonica que empezaron en los afios setenta, en el marco de las dicta-
duras militares y el boom petrolero. La entrada en la modermizacion, a veces de corte social demdcrata, otras
de corte neoliberal se habia franqueado, no sin altibajos y contradicciones, como lo simbolizo la decadencia
y pauperizacion del centro histérico que, sin embargo, habla alcanzado el reconocimiento de la UNESCO que
lo declard en 1978 Patrimonio de la Humanidad. Después del boom petrolero, la ciudad dejo de ser una ciu-
dad andina3'! para ser una ciudad de corte interacional, articulada a los mercados mundiales y de progre-
siva sofisticacion cultural. La modermizacion del aparato estatal v la ayuda internacional de organismos finan-
cieros y de desarrollo como el Banco Interamericano de Desarrollo (BID), la Organizacion Mundial de la Salud
(OMS), la Organizacion Panamericana de la Salud (OPS), la Organizacion de las Naciones Unidas para la
Educacion y la Cultura (UNESCO), el Fondo de las Naciones Unidas para la Infancia (UNICEF) y el Programa
de las Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD), se reflejaron en la transformacion arquitectural de la urbe,
con edificios monumentales, plazas vy jardines, surgidos de los idearios de la escuela de La Bahaus y Le
Corbusier, como queriendo competir en majestad y altura a los miradores naturales del Panecillo vy el
Pichincha. La Banca se informatizé y los lenguajes telematicos invadieron de racionalidad instrumental los dis-
cursos de una floreciente burocracia tecnocratizada. Las artes empezaron a salir de un “quitefismo” tradicio-
nal para proyectarse en los horizontes latinoamericano e internacional con desemperios loables. Se constru-
yeron nuevos barrios al norte de Quito para la nueva clase media y la burguesia adinerada y moderna, mien-
tras el sur de la ciudad empezada a recibir los beneficios de la planificacion municipal y privada con urbani-
zaciones de bajo costo, uniformes y multifamiliares:

Esta evolucion del paisaje urbano refleja en forma concreta la pujanza de la clase media por alcan-
zar el modelo de vida difundido para la radio, el cine y la television, y adguirir los objetos de con-
sumo del suefio americano (Delavaud 2002).

Los Afos Vigjos

165



166

Quito estaba entrando en los imaginarios de la globalizacion gracias a su inclusion en los mercados econoé-
micos y simbdlicos transnacionales, vy o hacia de la mano de los medios de comunicacion, la inversion pri-
vada y estatal, el auge progresivo de los malls con sus estéticas de deleite reposado y clima para las aspi-
raciones. Como también a partir de las exigencias de un consumo cultural a tono con la nueva identidad,
lograda en treinta anos, de capital contemporanea de los ecuatorianos.

Origenes del concurso

En 1982 un grupo de amigos vinculados al recientemente fundado diario Hoy —que con el tiempo gozaria de
la fama de ser un diario alternativo y politicamente cercano a una cosmovision de izquierda ilustrada—, con-
vencen a su director Jaime Mantilla de organizar el primer concurso de anos viejos. Con expectativas y entu-
siasmos iniciales se lo llevd a cabo ese 31 de diciembre en la avenida Amazonas, pero poca participacion
se logro obtener, a tal punto que hubo que comprar monigotes para ocupar los espacios disponibles. Sin
embargo, la iniciativa continud el proximo ano con mejor suerte, mejores premios econdomicos, mas partici-
pantes y nuevos eventos cComo comparsas y grupos musicales. En el ano 2002, pasa a ser organizado por
Metrohoy, un diario mas cercano a los sectores populares que utilizan las redes de la transportacion urbana
municipal, este medio es el encargado de la organizacion y promocion noticiosa del concurso.

En una entrevista realizada en 1994 para el diario Hoy a Raul Endara —ex concejal de Quito, concursante ins-
titucional y memorioso seguidor de las festividades de Fin de Afio— comentaba que la fiesta habla decaido
en intensidad, y que los monigotes se encontraban dispersos por la urbe, pero gracias al concurso las fies-
tas habla recobrado su brillo y esplendor. El invitado recordaba que en el pasado los arfios viejos se hacian
de aserrin y ropa vieja cocida, pero que después, fueron las jorgas o galladas de muchachos quienes empe-
zaron a darle a los monigotes una identidad politica. Copiando a los presidentes de tumo para burlarse de
ellos, 0 a cualquier personaje que el pueblo sabia que los habia perjudicado, o los habia ayudado. Todos
pasaban por ese escrutinio popular. A los muiecos les acompanaban sus infaltables viudas, que con llori-
queos e histrionismo podian sacar algunos sucrecitos a los incautos. Por Ultimo, se recordaba con nostalgia
gue antes del actual concurso, eran las tarimas del Regimiento Quito vy las del Cuerpo de Bomberos de la
Tola, las que ofrecian el espectaculo del Fin de Afo a los habitantes de la ciudad romantica.

En este punto del relato es importante enfatizar que la fiesta tradicional quitefia de los anos viejos viene mar-
cada fundamentalmente por un humor muy especial. La burla jocosa v satirica, la juerga, el trago v la fiesta
son los elementos centrales de la ritualidad, vy los temas, si bien son elegidos desde el imaginario popular,
son solo excusas para celebrar el afo que acaba. Lo importante es la festividad, el caracter camavalesco del
tinglado urbano. Sefnalo este elemento, porque algunos observadores del concurso actual de Metrohoy
comentan que desde el 2003 viene acentuandose en las tematicas y puestas en escena de los “arreglos”
gue concursan, un énfasis en la queja social que va asfixiando al humor v a la fiesta. Segiin el antropdlogo
Segundo Moreno, algo ha cambiado en la tradicion del concurso: “el humor esta ahogado por la politica” a
lo que se le anade una pérdida de la creatividad en la tematica de los munecos, segin lo expresa Nelson
Maldonado, parte del jurado del concurso del ano 2003. Si bien la politica es un ingrediente infaltable de las
propuestas, “el ingrediente esencial de esta fiesta es el humor, el refrse con desparpajo de las penurias™?,
termina manifestando Maldonado.



Este concurso, si se lo observa desde una optica nacional, viene a tomar la posta, sin proponérselo, al con-
curso del diario El Universo de Guayaquil, que para ese entonces todavia era muy popular y duraria sélo una
década mas. Pero el concurso de Quito tendria otras caracteristicas, muy propias de la ciudad modemiza-
da, con otra loégica y significacion.

Caracteristicas del concurso

El concurso inicia sus labores de organizacion algunos meses antes del 31 de diciembre. Ha logrado coor-
dinar progresivamente esfuerzos con las principales instituciones quitefias como la Policia Municipal, Policia
de Transito, del Regimiento Quito, la Empresa Eléctrica Quito, la Cruz Roja Ecuatoriana v la Defensa Civil, El
Municipio se incorpord a los 8 anos de inaugurado el Concurso. Cada sector tiene un rol y es responsable
de su area de influencia.

Las reglas del concurso comenzaron siendo sencillas, pero fueron complejizandose en aras de la seguridad
de los ciudadanos, que crecian ano a anoss. La Ultima version del reglamento exponen con claridad la vision
global gue tiene el diario sobre el concurso, de 1o que “debe ser” una fiesta popular urbana y modema, de la
clase de monigotes que deben ser mostrados v los diferentes publicos que pueden asistir. Estas reglas refle-
jan una racionalidad particular que clasifica, separa, administra el espacio publico, pero sobre todo el espa-
cio de la representacion social. Hay dos tipos de concursantes: la primera categoria aglutina a organizacio-
nes barriales, ligas deportivas, instituciones sin fines de lucro, colegios, gremios, etc.; y la segunda catego-
ria, donde participan por un premio simbdlicos4, las instituciones publicas y las empresas privadas. No parti-
cipan los partidos politicos. Los concursantes de la primera categoria reciben un estimulo econémico para
ayudar a financiar las costosas instalaciones con las que van a participar. Los temas son libres pero no debe-
ran ser injuriosos ni refir con la religion, la moral vy las buenas costumbres. También los organizadores pue-
den sugerir temas para que concursen.

Las instalaciones son llamados “arreglos”, donde no puede haber menos de cinco monigotes de un minimo
de 1,80 metros de alto en una tarima ubicada a 1,50 metros de altura sobre el piso. Cada arreglo debe tener
escenografia, fondo, iluminacion y musica amplificada o en vivo. Los monigotes deben estar acompariados
de sendas leyendas con letras de por o menos 12 centimetros de alto. Los materiales que estan permitidos
utilizar para la confeccion de los monigotes que son relativamente grandes, son el papel maché, carton pre-
formado, telas, esponjas, espuma flex o similares. La estructura que se emplea para armar los monigotes
puede ser de madera, metal, alambre o malla metalica. Una caracteristica especial del concurso es la pre-
sencia de un director artistico que se encarga de supervisar la calidad de las muestras, su puesta en esce-
nay ejecucion. A demas, todo concursante, a la hora de inscribirse, debe presentar un esbozo y una mague-
ta con el tema bien definido para poder ser tomados en cuenta por el jurado seleccionador.

Los munecos deben estar listos y dispuestos a la primera inspeccion general de los organizadores a las
1000 del 31 de diciembre, y estar completamente terminados para ser presentados al plblico, entre las
12h00 y 16h00. La particularidad de este concurso es la co-presencia de los monigotes construidos por los
sectores sociales, urbanos y gremiales, artistas de bellas artes, intelectuales, panas y yuntas, reunidos con
las empresas, las instituciones y las marcas de los auspiciantes con sus banners y pancartas que dominan
el decorado.

Los Afos Vigjos

167



12: "Pare de sufrir' afio vigjo
presentado en el concurso
organizado por Metrohoy, ela-
borado por la fima auspiciante
del concurso Finalin-forte cuyo
producto aparece en la instala-
cién. Quito, 2006. Foto: Cor-
tesfa del diario Metrohoy.

13: "Patinadores" afo viejo pre-
sentado en el concurso organi-
zado por Metrohoy, elaborado
por la fima auspiciante Pinglino
y cuya instalacion sirve de
medio para su propaganda.
Quito, 2006. Foto: Cortesifa del
diario Metrohoy.

14: "Cuento [...] con la selec-
cion" titulo del afio viejo ganador
del concurso organizado por
Metrohoy, elaborado por Pablo
Ofa. Quito, 2006. Foto:
Cortesfa del diario Metrohoy.

15: "Consejo Provincial" afio
Vigjo presentado en el concurso
organizado por Metrohoy, ela-
borado por el Consejo Pro-
vincial de Pichincha en el que se
pone énfasis en la diversidad de
la provincia. Quito, 2006. Foto:
Cortesia del diario Metrohoy.

168

La promocion mediatica es amplia, por prensa, radio vy television. Afiches y CDs interactivos completan una
difusion donde queda muy claro el marketing del concurso, los agradecimientos, los resultados con las res-
pectivas ceremonias de entrega de premios.

Los participantes

La participacion puede ser analizada desde dos puntos de vistas: a) desde los parametros que el concurso
establece para calificarlos y b) desde la composicion socio cultural de los inscritos. Cuatro son los parame-
tros del concurso: mensaje, creatividad, realizacion vy vistosidad. Cada uno suma o resta puntos al arreglo.
Hay que decir que en el concurso vota un jurado que pasa revista a determinada hora y es el que sigue estos
parametros formales. El publico vota a toda hora por medio de una papeleta que se depositan en anforas
distribuidas a lo largo de la avenida y donde se pone el nimero del concursante y su calificacion general.
Cada clase de voto cuenta por el 50% del total. Es imposible evaluar con que criterios subjetivos se leen
estos parametros o calificaciones, pero recogiendo las impresiones de algunos actores v visitantes regulares
del concursos®, podemos decir que hay una sensacion general de que antes —en los primeros lustros— las
propuestas eran mas satiricas, creativas, y con cierta dosis de polémica. Pero desde los 2000 se viene per-
cibiendo una combinacion de arreglos con carga social, politica y humor burlesco, con otros mas inocuos,
publicitarios y neutros, casi decorativoss6, La participacion de temas por lo tanto, van desde lo social, pasan-
do por lo politico y lo deportivo, hasta el publicitario, donde marcas empresariales estan presentes en forma-
to ano viejo, que dependiendo del afo, han tenido una presencia creativa y original y otras veces plana.

La otra participacion es la sociologica: los monigotes son manufacturados desde dos perspectivas, bien por
particulares o bien por instituciones tanto de la sociedad civii como del Estado o de los poderes locales.
En los particulares encontramos minimamente dos clases de estimulos, uno para contar algo que se siente,
como fue el arreglo sobre Carlota Jaramillo y la muerte del pasillo ecuatoriano, y dos para ganar el premio
economico. La composicion social es muy heterogénea, mucho mas de lo que fuera el concurso de afnos
viejos en Guayaquil. Para el de Quito se asocian: amigos, artesanos calificados como la familia Mora, ejecu-
tivos, artistas de brocha gorda y brocha fina, intelectuales y servidores publicos. Se redinen con distintos roles
los sectores populares con las clases medias y medias altas. En las instituciones participan jovenes politicos,
funcionarios, gremios como la Union Nacional de Educadores (UNE), empresas, amacenes e iglesias evan-
gélicas. Es de observar que predomina también el tralbajo por encargo, esperado por maestros de la carpin-
terfa y del hierro, dibujantes, disefiadores, estudiantes universitarios y de bellas artes.

Afos viejos: entre libertad y regulacion

Socioldgicamente hablando el curso de Metrohoy responde a la época que vivimos. No se puede decir que
es una feria popular ni tampoco una galeria de la diversidad espontanea de la vida urbana quitena. Es una
fiesta sf, pero organizada desde la racionalidad empresarial bien entendida; es decir, emprendedora, caute-
losa de los mensajes, que cuida de los detalles estéticos y formales, facilitadora y coordinadora de o publi-
co, lo semi publico vy lo privado. E incluso se trata de una racionalidad que quiere ser democrética y partici-
pativa, hasta inclusiva, a condicion de seguir a pie juntillas todos los requerimientos exigidos por su reglamen-



Los Afos Vigjos

12 13 14 15

169



170

to. Es asl, debe ser asl, si de un concurso modermo vy serio se trata. Por eso, cuando algunas voces solici-
tan a los organizadores institucionales que se replique el concurso en los barrios del sur de Quito, esta soli-
citud se la desestima con ponderacion. No porgue los barrios del sur no se lo merezcan, sino porque exigi-
ria tal esfuerzo organizativo y empresarial que desbordaria la actual capacidad ejecutiva que se ha logrado
COon uno.

Oftra cosa muy distinta es desde el punto de vista histérico y antropolégico. Para decirlo en términos del inves-
tigador Eduardo Kingman, se podria pensar que el concurso se inscribe en un movimiento mas amplio que
lleva a cabo la “ciudad oficial”, para legitimar los vinculos entre el pasado y el presente modermno, pero de una
manera abstracta:

Cuando hablamos de politicas de la memoria, nos referimos a procesos selectivos realizados
desde centros institucionales como las academias de historia, las comisiones de celebraciones,
las juntas de embellecimiento urbano o mas contemporaneamente, las empresas encargadas del
manejo de areas histdricas, la industria turistica global y los mass media (Kingman y Goetschel
2005:98).

Esta seleccion de la memoria responde a dispositivos que clasifican lo que debe ser mostrado v lo que no;
lo que se adapta a la ideclogia hegemdnica de las “buenas costumbres” v 1o que no; lo que la publicidad
puede legitimar vy lo que no puede. O lo que debe ser patrimonial en sintonia con historiografias y narativas
pedagogicas v lo que se resiste 0 No se adapta a éstas. Por ello, el paisaje que brinda el concurso es sinér-
gico con la morfologia de la ciudad modema, pero no es tradicional en el sentido “vivo” del término, el que
iNnvoca a procesos gue siguen reproduciéndose en el presente por fuera de intervenciones reguladoras y que
obedecen mas bien a intercambios de los mundos vitales y menos a los mundos institucionales.

Cuando entrevistaba a artesanos y concursantes sobre la “joven tradicion” (26 afos) que habia labrado el
concurso en la ciudad de Quito, estos manifestaban un sentimiento, o mejor dicho, una percepcion de quie-
bre o discontinuidad entre las memorias del ano vigjo tradicional, barrial y eminentemente popular, y lo que
pasaba en terminos de nostalgia al ver los arreglos de la Amazonas. La modemidad de los monigotes espec-
tacularizados con luces y musica, pancartas y leyendas publicitarias generaba por rebote, evocaciones men-
tales de lo que fue y ya no sera mas. Se habia convertido la practica social del afio viejo en un recuerdo nos-
talgico y lejano. Lo que se vela en las tarimas no era sino el espectaculo de la memoria transfigurada.



La Amazonas

“Los jovenes y los no tan jovenes pasaban y repasaban

por la alegre avenida, agiles, modernos, despreocupados [...]
Y habia turistas, hippies, gente errabunda de todo tipo.

Era agradable el lugar.”

Abdon Ubidia.

Sin embargo no hay duda de que el concurso es una vitrina refulgente y masiva donde un promedio de
800.000 personas lo vistan cada ano. El concurso se ha convertido en un termoémetro del clima social, cul-
tural y politico del ano que fenece. Es también un gran negocio para las decenas de pequenos restaurantes
y tiendas comerciales, que gustosos ayudan a los organizadores con atenciones y servicios.

El concurso asienta su territorio a lo largo de 15 cuadras de la avenida Amazonas cada 31 de diciembre. Una
avenida que radicaliza su identidad de calle mosaico, de umbral y de paso entre el Quito de los margenes
gravitantes y el Quito de la sofisticacion ascendente:

La Amazonas es lo kitsch de esta ciudad. Es el lugar en el que se enseriorean, reinantes y oron-
das, la liviandad y la apariencia [...] El tontédromo, la bautizd alguien un dia de cinismo vy certeza.
avenida de tontos y mendigos, de negociantes y adivinos de la Bolsa y del dinero plastico. ave-
nida que a pesar de su deslumbramiento y magia, no puede desprenderse de los malos olores y
los locos vy los parias que la vuelven misteriosa v llamativa. avenida de los fracasados vy triunfado-
res, de los que pasean de arriba a bajo sin oficio ni beneficio (Rubio 2005).

En el libro Quito imaginado hay otra descripcion de nuestra calle especial, en la que someramente se men-
ciona al concurso:

Amazonas es la calle alegre para el pasado: ahi se festejaba el Carnaval, ahi los chicos Iucian sus
autos y el volumen estereofénico de sus autos irumpia todo el dia [...] Por el pasado que tuvo 'y
por el presente que tiene, la avenida Amazonas despierta una vision nostalgica muy frecuente
entre los sectores medios v altos [...] Paraddjicamente la Amazonas, en su caracter de via prin-
cipamente peatonal, sigue siendo una calle alegre: es la avenida donde se festeja el equipo de
fltbol cuando gana y desde donde se vieron los partidos clasificatorios al primer Mundial; es la
calle por la que circularon los carros pitando de la emocion cuando Ecuador clasificd, v, luego,
cuando jugd en Japon-Corea; es la calle en que cada 31 de diciembre hay concursos de Afios
Vigjos; es el lugar al que acuden disfrazados quienes celebran el Dia de Brujas” (Aguirre, et al.
2005:104-1095).

Aungue se ha sugerido cambiar el escenario urbano del concurso de la Amazonas hacia la avenida de los
Shirys, al Estadio Atahualpa o la avenida Rodrigo de Chavez, esta posibilidad esta cerrada porgue ninguna
de ellas tiene la infraestructura ni el carisma de la Amazonas.

Los Afos Vigjos

171



172

Esta avenida es el verdadero escenario de la fiesta de los anos viejos del Metrohoy. Por ella circulan disfra-
zados de todo tipo: viudas escandalosas y prudentes, sacerdotes y mendigos, diplomaticos, aristocratas,
periodistas y desplazados colombianos, travestis y bandas juveniles, rockeros, hip-hoperos, enamorados y
vigjitos jubilados por la vida. El trago circula entre clandestino y de la marca permitida. La mUsica es estento-
rea, chispeante y contagiosa. Hay puestos de comida y bebida de los auspiciantes y carpas de primeros
auxilios y otras donde se maquillan a los nifios. Por tiempos horarios cambian su fisonomia: por la mafiana y
tarde, los nifios v sus familias; mas de noche los juerguistas, los que perdieron y ganaron el concurso, los
turistas noctambulos. Antes de la media noche, a desmontar, a guemar monigotes, a reciclar espuma, tela,
papel y cartdn; pero sobre todo, a casa, a festejar con la familia y el barrio que esperan, a la “jorga” o galla-
da que se atrevio a visitar la fama con alegria en una noche de anos viejos.

Conclusiones para un debate:
¢Deben ser un patrimonio cultural los afios viejos?

"Aunque la problematica del patrimonio pertenece a todos,
la definicion de sus politicas se ha convertido cada vez mas
en una cuestion privativa de los expertos”

Eduardo Kingman.

Este articulo, si tiene alguna intencion de fondo, es la de convencer a los lectores que el tema de los afios
viejos es una temética que pertenece a todos. No hay patrimonios culturales ingenuos, aunque su discursi-
vidad a veces lo sea. El concepto de “lo patrimonial” surge por una “selectividad interesada” que emana de
una serie de fuerzas sociales y politicas que determinan su valor vy eficacia al interior de los procesos que
construyen hegemonia. “La produccion del patrimonio se ha convertido en algo que es definido por los exper-
tos, como generadores de politicas pero también de ideologias” (Kingman y Goetschel 2005). El patrimonio
no esta fuera del poder, més bien es un dispositivo de poder3” que funciona de una determinada manera,
organizando, incluyendo/excluyendo, valorando/desvalorando, practicas y discursos.

En las actuales condiciones de produccion de la materialidad de la vida social de nuestras urbes, los patri-
monios fungen de reguladores de la memoria, convirtiendo a los objetos, espacios y practicas tradicionales
en simulacros de sus propios origenes; a veces, descontextualizados, otras higienizados, la mayoria de la
veces, vacios de contenido vy disputa. Esta mirada crftica se ha construido sobre la base de los llamados
patrimonios tangibles 0 materiales, ya sean naturales o culturales. Sobre los llamados patrimonios intangibles,
inmateriales o efimeros la discusion recién comienza. Pueden correr la misma suerte de los anteriores, pues
de hecho, son los intangibles los que en teorfa dan vida a aguellos. Sin embargo, esta es una oportunidad
tedrica y politica para reditar la discusion en tomo a lo patrimonial intangible y a lo patrimonial en general, sobre
todo cuando, como en el caso de los anos viejos de Guayaquil, hay un peligro eminente sobre su futuro,
sobre su practica desregulada y marginal a las fuerzas de un disciplinamiento regenerador.

Los afos viejos no son estaticos ni meramente histéricos. No son étnicos ni folkidricos. Su materialidad es
efimera pero renovable afio a afo. Su permanencia histéricos, no depende de un sector social o cultural



especffico, estéa repartido entre todos v se difunde entre todos. No es deudor del canon de la autenticidad vy
para nada tiene las caracteristicas de la cultura monumental. Los anos viejos son una practica que se acer-
ca a lo que define la UNESCO como patrimonio intangible:

A diferencia de la cultura monumental, el patrimonio intangible suele ser dindmico y evoluciona de
manera constante debido a su estrecha relacion con las practicas propias de la vida de las comu-
nidades. Si se trata de que este tipo de patrimonio siga constituyendo una parte viva de las comu-
nidades, debe desemperiar en ellas un papel social, polftico, econdmico y cultural significativo
(Noriko 2000).

Lo propio del asi llamado patrimonio intangible es que esta vivo y actuante de generacion en generacion.
Prefiero el término intangible al de inmaterial pues es méas sensible a los aspectos cualitativos, comunicativos
y espirtuales de las practicas culturales, aunque igual sean manifestaciones de fuerzas socio histéricas en
disputa, y por ende, materiales. En cambio, el término inmaterial ligado al de patimonio puede facilimente ter-
giversarse en un sentido trascendental y metafisico, lo que siempre es caldo de cultivo de posiciones politi-
cas fundamentalistas y/o particularistas. No guisiéramos ver que se piense que existen afos viejos de la gua-
yaquilenidad o de la quiteriidad en tanto signos distintivos de clase, region o proyecto politico.

El patrimonio se piensa como legado o herencia cultural. Este legado es una transmision que merece ser pre-
servada en tanto conlleva respuestas a preguntas fundamentales de la vida humana y que se plasman en
bienes, obras, practicas y narraciones. Se transmite de multiples modos, pero fundamentalmente por el len-
guaje, rituales, fiestas y aspectos materiales como herramientas y tecnologias. Por eso tiene razén Antonio
Donnini cuando dice:

Carece de sentido la distincion entre patrimonio tangible e intangible, ya que ambos son insepa-
rables: el patrimonio tangible (cultura material) adquiere “significado” por el patrimonio intangible
(cultura inmaterial), y éste, a su vez, necesita hacerse “visible” (adquirir “materialidad”) a través de
aquél (Donnini 2006).

Es importante reconocer que la fiesta popular de los anos viejos posee por su historicidad actuante, rituali-
dad, usos, consumos y practicas, muchos de los indicadores que la habilitan, con creces, como un “patri-
monio cultural intangible”; pero que por mucho tiempo han sido desapercibidos por académicos, medios de
comunicacion e instituciones relacionadas al patrimonio. Estos “indicadores” guardan una relacion directa con
esa ofra idea, la de “apropiacion social de los patrimonios”, que en el caso de los afos viejos, No necesitan
de ninguna apropiacion social, pero si de un reconocimiento social conciente y critico, que permita una
defensa sobre posibles embates reguladores, mistificadores o llanamente liquidadores de la practica.

Los anos vigjos representan una practica social centenaria. Son bienes culturales efimeros que simbolizan la
mentalidad de una época sin perder actualidad en la proxima, lo gue indica su capacidad para reinventarse
en el imaginario y en las narrativas de los pueblos urbanos. El caracter efimero de su existencia no impide su
renovacion constante por medio de nuevas técnicas de manufactura artesanal, experimentacion con mate-
riales y acabados que los sintoniza con las modemas percepciones de los plblicos. A través de su circula-

Los Afos Vigjos

173



174

cién y consumo, los afios viejos amalgaman y cohesionan a diversos grupos humanos, ciudades vy a la
nacion misma, sin que por ello dejen de perder su particularidad local, no obstante su vinculacion a las redes
mas amplias de conexion con el mundo y otros sistemas de representacion. Esto Ultimo lo podemos obser-
var cuando las comunidades de migrantes ecuatorianos importan cientos de caretas del pais para comer-
ciarlas en Nueva York o Barcelona, o cuando elaboran sus propios mufiecos en el extranjero para sentirse
mas cerca de casa, o cuando reciben los correos electronicos de familiares con fotos donde los monigotes
acompanan las veladas de Fin de Afo.

Pero si hay algo especifico de los anos viejos es su capacidad para simbolizar y significar la vida urbana con
toda su complejidad dinamica y social del presente. Son un llamado a la invencion v al ingenio humano, a la
memoria 'y a humor. No necesitan ser legitimados pero si protegidos sin coacciones. Su historia representa
un legado patrimonial. Sélo basta la mirada de un nifo sobre un monigote para que enseguida lo quiera, 1o
atrape, 1o copie v lo reinvente. Mimesis y techné creativa al servicio de la imaginacion urbana.

NOTAS

1 Este articulo es un producto parcial de un proceso investigativo empleo v a la cultura de clase urbana popular.
que ha durado aproximadamente cuatro anos. Proceso que
comenzd en el Area de Estudios Urbanos del Museo
Antropoldgico y de Arte Contemporaneo de Guayaquil en el afio
2003, vy se encuentra en su fase final en el Departamento de
Investigacion en Comunicacion y Cultura (DICYC) de la Facultad
de Comunicacion Ménica Herrera de la Universidad Casa Grande

de Guayaquil. 8  “Elespectaculo no es un conjunto de imagenes, sino una relacion
social entre personas mediatizada por imégenes”, Guy Debord.

7 Los imagos de las industrias culturales son improntas, marcas o
huellas psiquicas que se fijan en la memoria por reiteracion per-
ceptiva y receptiva, Por elemplo, después de seis décadas de
consumo de las peliculas de Disney basta ver la silueta redonde-
ada de unas orejas negras para imaginarse a Mickey Mouse.

2 Entrevista a Femando Paz y Mifio, Gerente General de Metrohoy

y organizador del concurso desde el 2002. 9 Es curioso observar como “Juan Pueblo” ha venido reduciéndose
de tamafio con el tiempo, a parte de ser muy dificil de encontrar.
En el 2005 hemos hallado éste simbolo del pasado entre otras
figuritas y sélo media 40 centimetros.

3 Entendemos por etnografia visual un tipo de abordaje antropoldgi-
€0 alos espacios urbanos y sus dinémicas culturales con la ayuda
de técnicas audiovisuales, sin més mediacion que la camara y el
sesgo obligado que la presencia del investigador tiene sobre su 10 Las representaciones sociales evidencian, a través de los diversos
campo de registro. lenguajes, las formas en que los sujetos ven e interpretan los obje-

tos, los acontecimientos y los hechos que se presentan en la

sociedad. Son productos cognoscentes de la experiencia vital y

reflejan las apropiaciones que los grupos sociales hacen del mun-

do en busca de dar sentido a su accionar.

4 Eneste ensayo no nos ocuparemos de los otros ingredientes que
configuran las fiestas del Fin de Afio, como son los testamentos,
las viudas, los rituales gastronémicos, las fiestas bailables en
barrios y casas, primero porgue desbordarian los limites de este
trabajo y porque estas précticas estan mutando vertignosamente 11 Los imaginarios colectivos tienen una doble vertiente. Desde el

de sentido, debido a procesos que andlizaremos y describiremos punto de vista inductivo son el resultado de agrupar las concien-
en este ensayo. Por otro lado, la centralidad del monigote la asu- clas individuales que se tienen de las experiencias de los mundos
mimos como metéfora que sintetiza los cruces de otras variables de la vida en amalgamas significativas y homogéneas. Desde una
metonimicas de la fiesta. perspectiva deductiva, los imaginaros son equivalentes a una cul-

tura contextual de la subjetividad, al universo simodlico que funge

5 Los monigotes se exhibian en ese entonces a lo largo de la ave- de matriz universal de la signficacion y la comunicacion.

nida 9 de Octubre.

12 Para una apreciacion conceptual del término “pueblo”, nos remiti-
mos a la obra de JesUs Martin Barbero, en especial, De los
Medios a las Mediaciones, México, Editorial Gustavo Gil, 1982.

6 Adiferencia de las artesanias étnicas, los monigotes de afios vie-
jos son artesanias elaborados desde espacios sociales de pro-
duccion no tradicionales, caracterizados por su insercion en las
economias urbanas subaltemas ligadas al desempleo o sub- 13 Informacion brindada por Maria Bélen Calvache, méas datos se



20
21

22

23

24
25

26

encuentran presentes en su articulo en esta misma compilacion.

Entrevista con José Cruz, artesano de la cale 6 de marzo.
Diciembre de 2005.

Hidalgo, Angel Enmilio. “Arios Viejos: origen, transicién y permanen-
cla de una fiesta popular ecuatoriana”, en este misma compila-
cion.

Entendemos por “cultura de masas” aquella que se forma por
consumos culturales de bienes materiales y simbdlicos provistos
por las industrias culturales. En cambio, por “cultura popular”,
entendemos una matriz de significacion que se forja a partir de
procesos histéricos que vehiculizan la tradicion, la memoria, las
costumbres vy las mentalidades en contextos de modemizacion
urbana continua.

Hay versiones encontradas de este hecho. Algunos cronistas afir-
man que el concurso termind por falta de apoyo economico. Pero
historiadores como Angel Emilio Hidalgo y empresarios de aque-
lla época sugieren que fueron las presiones de la alcaldia de Ledn
Fébres-Cordero las que hicieron desistir al diario de continuar con
el evento, aludiendo a razones de higiene y orden. £l Universo,
diciembre de 1994.

Es liquido el capitalismo que generd la sociedad liquida, basado
en flujos informéticos v capitales de inversion financiera, especu-
lacion v crédito total (Bauman 2003).

La biopalitica es el conjunto de dispositivos que gestionan y pro-
ducen la hegemonia para el control de la vida, tanto en el sentido
bioldgico como social.

Ver mas abajo, “¢,Se han despolitizado los afios viejos?”.

Para una definicion de sistema experto ver: Giddens, Anthony.
Consecuencias de la Modernidad, Alianza Universidad, 1994.
“La virtualizacion del ser de lo real” manifiesta el perfeccionamien-
to de la sociedad del espectaculo denunciado por Guy Debord,
en la era digital.

Entrevistas a Cristian Bazurto, José “El Chino” Cruz, Wil One.
Diciembre del 2004-2005.

loidem.

Conversacion colectiva con un grupo de jovenes de las calles
Capitan Néjera y 23. Guayaquil, 2006.

Conversacion con “El Chino” Gastén en su taller alquilado de la 6
de Marzo y Gomez Renddn. Guayaquil, 2005.

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

En el budismo Tibetano existe la Puya del fuego. Una ceremonia
del Vajarayana que ofrenda los humos obtenidos de la quema de
alimentos a los seres errantes del Bardo (estado intermedio entre
esta vida y la otra) para que se alimenten de ellos.

Muestra que tuvo lugar en el Hall del Museo de Antropologia y Arte
Contemporaneo (MAAC), de Guayaquil y que se realizd con la
participacion de Angel Emilio Hidalgo, Alfredo Moreira, Juan Carlos
Gonzales, Pepe Yépez y Xavier Blum.

Expresiones de asombro de nifios que habitan los barrios popu-
lares y cuentan como se construyeron estos gigantes, registradas
durante la etnografia visual.

Etnograffa visual y entrevista a Julio Céardenas, quien lidera a un
grupo de jovenes que construyen afios viejos gigantes en el barrio
de la Huancavilca y la 13.

“[...] hasta avanzada la década de los ochenta lo andino era asu-
mido como algo que competia al campo y no a las ciudades.
Como contrapartida, o urbano era pensado como sinénimo de la
ciudad y no como un proceso global de incorporacion de conjun-
to de espacios a una dinamica de flujos y transformaciones socia-
les” (Kingman 2005).

‘Los afos viejos pierden su humor”, diario Hoy, Quito, 6 enero
2004,

Entrevista con el Sr. Francisco Paz y Mifio, Gerente General de
Metrohoy. Julio del 2007.

Metro hoy de oro, de plata y de bronce.

Muchas de estas impresiones fueron recogidas a través de entre-
vistas directas y otras por lamadas telefonicas a amigos y colegas
de las ciencias sociales que viven en Quito.

Entrevistas a Francine Cérdova y a Pablo Alberto Ofia, participan-
tes del concurso de Metrohoy. Julio de 2007.

“Un dispositivo se constituye de manera discursiva y practica y a
partir de un campo especffico de fuerzas [...] Para entender lo que
sucede en materia de patrimonio éste debe ser asumido como un
dispositivo, al igual que la escuela, €l sistema de control sanitario,
la policia, [...] es preciso entender, cémo y cuando surge el patri-
monio en cada lugar y en cada momento como dispositivo espe-
cffico, a partir de qué sistemas discursivos, qué saberes, qué
practicas” (Kingman y Goetschel 2005)

BIBLIOGRAFIA

Alabarse, Pablo
2006. “Las culturas populares: cuanto queda de resistencia y

cuanto falta de poder”. Ponencia al Xll Encuentro
Latinoamericano de Comunicacion Social. FELAFACS,
Bogotéa.

Aganben, Giorgio
2000. Medios sin fin. Notas sobre la polfica. Valencia: Pre-Textos.

Aguirre, Milagros, Fernando Carrion y Eduardo Kingman.
2005. Quito imaginado, Quito: Convenio Andrés Bello.

Andrade, Xavier
2005. "Guayaquil: renovacion urbana 'y aniquilacion del espacio

publico”, en Femando Carrién y Lisa Hanley (ed.),
Regeneracion y revitalizacion urbana en las Américas: hacia

Los Aros Vigjos

175



176

un Estado estable, Quito: FLACSO-WWICS-USAID.

Bachelard, Gaston
19783. Psicoanalisis del Fuego, Buenos Aires: Schapire Editor.

Barbero, Jesus-Martin,
1987. De los mediios a las mediaciones, México: Gustavo Gil
Editores.

Barrios, Leoncio

1999, “La Escuela de Francfort vy la crisis cultural de nuestro tiempo”,
en Marcelino Bisbal (comp.), Industria Cultural. De la crisis de
la sensibilidad a la seduccion massmediatica, Caracas:
Litterae Editores.

Bauman, Zygmunt
2003. Modemidad liquida, Buenos Aires: Fondo de Cultura
Econdmica.

Certau, Michael de
1999. La invencion de lo cotidiano, México: Universidad
lberoamericana.

Delavaud, Anne Colin
2002. Quiito. La ciudad del volcan, Quito: Ediciones Libri Mundi
Enrique Grosse-Luemer.

Donnini, Antonio

2006. “El patimonio intangible”, en La dimension social del
patrimonio, http:/Awww.cicopar.com.

Foucault, Michael,

1979. Microfisica de poder, Madrid; Ediciones de la Piqueta.

Freire Rubio, Edgar (comp.)

2006. El derecho y el revés de la memoria. Quito tradicional y
legendario, Quito: FONSAL.

Giraldo F. y FViviescas (comps.)
1996. Pensar la ciudad, Bogota: Tercer Mundo Editores

Kingman, Eduardo y Ana Maria Goetschel

2005. “El patrimonio como dispositivo disciplinario y la canalizacion
de la memoria: una lectura histérica desde los Andes”, en
Carrion y Hanley (ed.), Regeneracion y revitalizacion urbana en
las Américas: hacia un Estado estable, Quito: FLACSO-
Ecuador.

Lévi-Strauss, Claude

1968. Mitolégicas I. Lo crudo y lo cocido, México: FCE.

Lynch, Kevin

1998. La imagen de la ciudad, Madrid: Gustavo Gil Editores.

Noriko, Alkawa

2004. Departamento de Patrimonio Intangible, UNESCO.
http://www.unesco.org.

Siva, Armando
2005. Polvos de Ciudad, Bogota: La Balsa.

Subercaseaux, Bemardo
1988. “La apropiacion cultural en el pensamiento y la cultura de
América Latina”. Estudios Plblicos Nro. 30, Otofio.

Tutivén, Carlos

2005. “Transiciones y permanencias de la memoria”, en Guayaquil al
valvén de la rla, Quito: Ediciones Librimundi Enrique Grosse-
Luemem.

Ubidia, Abdén,
1996. Ciudad de Invierno, Quito: Editorial Casa de la Cultura.
Varios autores

2004. “Patrimonio, memoria y regeneracion urbana”. Revista lconos.
No.20, FLACSO-Ecuador.




